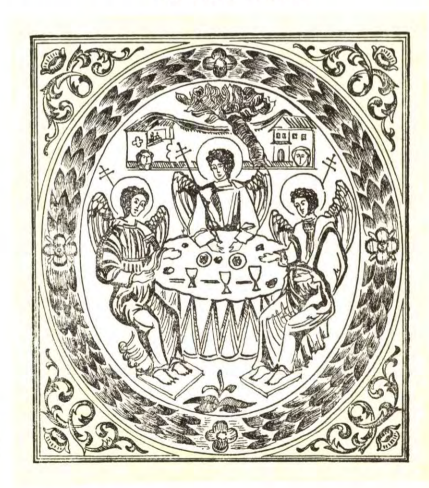


# MITROPOLIA ARISEALULI

REVISTA OFICIALĂ A

ARHIEPISCOPIEI SIBIULUI, ARHIEPISCOPIEI VADULUI,
FELEACULUI ȘI CLUJULUI, EPISCOPIEI ALBA IULIEI și
EPISCOPIEI ORADIEI



MAI—IUNIE
1987
ANUL XXXII
SIBIU

# MITROPOLIA ARDEALULUI

REVISTĂ OFICIALĂ A ARHIEPISCOPIEI SIBIULUI, ARHIEPISCOPIEI VADULUI, FELEACULUI ȘI CLUJULUI, EPISCOPIEI ALBA IULIEI și EPISCOPIEI ORADIEI

#### CUPRINS

| MOMENTE DE SEAMĂ ÎN ISTORIA PATRIEI                                                              | ıg.                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| REDACȚIA: Aniversarea centenarului Independenței de stat a României și a Zilei Victoriei         | 3                                      |
| STUDII ȘI ARTICOLE                                                                               |                                        |
| Pr. GH. RĂŢULEA: Comuniunea cu Biserica și cu obștea parohială, trăsă-                           | 8<br>21<br>48                          |
| INDRUMĂRI OMILETICE                                                                              |                                        |
| Prot. LIVIU STEFAN: Predică la Duminica Orbului, a VI-a după Paști. Iisus Hristos — Lumina lumii | 52<br>53<br>58<br>60<br>64<br>66       |
| WATA DISEDICEASCA                                                                                |                                        |
| Pr. TH. DAMIAN: Sfințirea bisericii de la Blăjel — Mediaș                                        | 69<br>70<br>71<br>75<br>77<br>80<br>82 |



### MITROPOLIA ARDEALULUI

REVISTA OFICIALĂ A

ARHIEPISCOPIEI SIBIULUI, ARHIEPISCOPIEI VADULUI,
FELEACULUI ȘI CLUJULUI, EPISCOPIEI ALBA IULIEI ȘI
EPISCOPIEI ORADIEI

COMITETUL DE REDACȚIE



I.P.S. Dr. ANTONIE PLA

ANUL XXXII, Nr. 3

MAI—IUNIE 1987

In veccleic cars an unitary successful and the property of the course of

## MITROPOLIA ARDEALULUI

#### COMITETUL DE REDACȚIE

#### PREȘEDINTE

1. P. S. Dr. ANTONIE PLĂMĂDEALĂ, Mitropolitul Ardealului

#### VICEPREȘEDINȚI

- P. S. Dr. h. c. TEOFIL HERINEANU, Arhiepiscopul Vadului, Feleacului şi Clujului
- P. S. EMILIAN BIRDAŞ, Episcopul Alba Iuliei
- P. S. Dr. VASILE COMAN, Episcopul Oradiei

#### MEMBRI

- P. S. IUSTINIAN MARAMUREŞANUL, Episcop-vicar, Cluj-Napoca
- P. Cuv. arhim. DIONISIE DAN, vicar administrativ, Sibiu
- P. C. arhid. GHEORGHE PAPUC, consilier cultural, Sibiu
- P. C. pr. PETRU PLEŞA, consilier eparhial, Alba Iulia
- P. C. pr. OCTAVIAN D. RUS, inspector eparhial, Oradea

#### REDACTOR RESPONSABIL

P.C. pr. prof. Dr. IOAN I. ICĂ

#### REDACȚIA ȘI ADMINISTRAȚIA

# The letter of th ANIVERSAREA CENTENARULUI INDEPENDENTEI DE STAT A ROMÂNIEI ȘI A ZILEI VICTORIEI

a spirit me pagent from the set of the come complete the little companies of the companies

1877 a fost anul cînd s-a recîştigat independența țării. Această afirmație vrea să arate că noi am fost independenți în vremurile trecute și numai în împrejurările vitrege ale istoriei am pierdut ceea ce aveam mai scump, independența.

De cînd îi știm pe strămoșii noștri, îi știm liberi, harnici, omenoși, viteji— așa cum i-au cunoscut popoarele din jur, străine, și cum îi menționează istoria.

Colonizarea Daciei de către romani a fost o înfrîngere a dacilor, dar nu absolută, definitivă, căci populația băștinașă războinică se răscula permanent, făcîndu-i pînă la urmă pe romani— și datorită năvălirii popoarelor migratoare— să se retragă, dar lăsînd în urmă dovezi ale civilizației lor, drumuri, poduri, edicii publice cetăți. Ori toate acestea nu puteau fi făcute de filhari aduși de la ficii publice, cetăți. Ori toate acestea nu puteau fi făcute de tîlhari aduși de la Roma, precum susțin unii pseudo-istorici.

Aurelian se retrage din Dacia în anul 271. În tot acest timp de aproape două secole de dominație romană, dacii și-au continuat existența pe pămîntul lor, dar acum se întîmplă unul din cele mai importante evenimente, anume contopirea elementului dac cu cel roman, fenomen ce va da naștere poporului român.

Tot din secolul II—III, o viață creștină intensă și bine organizată a înflorit pe teritoriul vechii Dacii. Sînt menționați martiri localnici precum Sava Gotul, Zoticos, Attalos, Camasis, Filippos, ne mîndrim cu episcopi ca Niceta de Remesiana, Evangelicus de Tomis, Valentinianus, etc. Acestea vin să demonstreze neverosimilitatea unor opinii emise de unii istorici fără valențe, care pretind că noi românii am primit creștinismul și mai ales organizarea bisericească de la popoarele vecine. Ori, cînd vecinii au venit ca migratori și s-au așezat pe teritoriile unde se află azi, noi eram un popor cu limbă, cultură, credință, organizare politică și religioasă, proprii.

În secolele care au urmat, românii s-au organizat în formațiuni politice menite să opună o mai bună rezistență popoarelor migratoare. La anul 896 au sosit în Cîmpia Panonică ungurii, care sub conducerea lui Arpad purced la cucerirea populației daco-romane din Transilvania. Ocuparea Transilvaniei însă se întîmplă după anul 1000 și va dura două secole pînă la vremea aducerii cavalerilor teutoni în ținuturile românești. Dar cu toată această ocupație românii de aici și-au păstrat individualitatea, organizarea politică, limba și credința, schimbîndu-și doar cîrmuitorii.

Mai tîrziu, Țările române abia întemeiate, așezate într-o poziție cheie în Europa, au fost, timp de secole, ținta principală a otomanilor. Abia după lupte înverșunate, copleșiți de forța numerică a invadatorilor, de intrigile din interior și de trădările unor țări europene, Țările române au trebuit să accepte dominația otomană. Dar românii niciodată nu și-au pierdut independența față de Poartă chiar dacă adesea au plătit tribut. Raporturile dintre înalta Poartă și Țările române se reglementau pe baza unor așa-numite capitulațiuni care dădeau dreptul Principatelor române de a avea domn pămîntean, de a-și face legi proprii, dar cu obligația plății tributului. Tributul a fost într-adevăr o mare povară înainte de 1843, dar mai cu seamă în timpul domniilor fanariote, cînd acesta reprezenta 70% din buget.

De la începutul conflictului cu turcii, timp de trei decenii, Mircea cel Mare a apărat linia Dunării obținînd victorii răsunătoare precum cea de la Rovine care i-a atras pe drept cuvînt denumirea de "principe între creștini, cel mai viteaz și mai ager" (cronicarul Leunclavius).

În Moldova s-a ridicat Ștefan cel Mare ca apărător al independenței naționale și al dreptei credințe, obținînd victorii ce au făcut înconjurul lumii și care i-au adus laude din partea multor prinți apuseni, inclusiv din partea Sfîntului Părinte de la Roma, care afirma că numele lui Ștefan este pe buzele tuturor. Cronicarul polonez Miechowski spunea despre Ștefan: "Bărbat glorios și victorios care ai biruit pe toți regii vecini... om fericit căruia soarta i-a hărăzit cu multă dărnicie toate darurile... tu ești drept, prevăzător, isteț, biruitor contra tuturor dușmanilor (s.n.). Nu în zadar ești socotit printre eroii secolului nostru".

În Transilvania lupta pentru independență națională a fost dusă de către Iancu de Hunedoara, fiu de român transilvănean din familia Corvineștilor, cel mai strălucit general al statului feudal transilvănean.

Lupta pentru independență a românilor în fața imensei puteri otomane a fost continuată în Țara Românească de către Vlad Țepeș cu succese răsunătoare și dusă mai departe de către Mihai Viteazul, care la numai doi ani după instalarea ca domn, în 1593, obține o victorie strălucită la Călugăreni. Dîndu-și seama de pericolul turcesc, Mihai purcede, începînd cu campania din 1599 și pînă în 1600, la unirea celor trei țări române, intitulîndu-se "Io Mihai voievod din mila lui Dumnezeu domn al Țării Românești, al Ardealului și a toată țara Moldovei". Unirea făcută de Mihai a avut un real sprijin în conștiința că toți locuitorii celor trei provincii sînt frați, precum și unitatea limbii și a credinței religioase, constituind cel mai mare eveniment în istoria poporului nostru de la căderea statului unitar dac. După moartea lui Mihai Viteazul, Țările române au trebuit să plătească tribut turcilor pînă în 1821, cînd prin revoluția lui Tudor Vladimirescu s-a pus capăt domniilor fanariote în timpul cărora asuprirea poporului a fost dintre cele mai crîncene. Revoluția lui Tudor, cu renume în Europa, a avut ca prim rezultat numirea în Principatele române a domnilor pămînteni.

Neatîrnarea națională a fost inclusă și în programul celei mai mari revoluții din epoca modernă a istoriei Principatelor, revoluția din 1848. În 1850 Nicolae Bălcescu declara că mai sînt încă două revoluții de făcut și anume una pentru unitatea națională și alta pentru independența națională, pentru ca națiunea română "să reintre în plenitudinea drepturilor sale naționale".

Previziunile marelui revoluționar s-au adeverit rînd pe rînd. În anul 1859 prin voința întregii națiuni, Moldova și Țara Românească se unesc sub un singur domn pămîntean, Alexandru Ioan Cuza, într-un singur stat. Acest pas a fost posibil datorită faptului că Țările române, deși separate geografic și politic, sufletește nu au fost despărțite niciodată. Românii știau că toți sînt frați, că ei curg din același izvor, că sînt legați veșnic prin aceeași limbă, de aceleași năzuințe, de aceeași credință.

A doua previziune a lui Bălcescu s-a împlinit la 12 aprilie 1877, cînd Rusia a declarat război turcilor. Guvernul român dîndu-și seama că există cadrul favorabil dobîndirii îndependenței țării și al recunoașterii statului român unitar cu numele istoric de România, trimite o notă Porții, semnată de ministrul de externe, Mihail Kogălniceanu, în acest sens, care însă a fost respinsă. În acest context a fost permisă trecerea armatelor rusești prin România, fapt ce a fost ca o sticlă incendiară; la 21 aprilie turcii au început să bombardeze orașele românești de la Dunăre, iar armata română a răspuns bombardînd Vidinul. Starea de război era creată, ea s-a încheiat prin proclamarea independenței în ziua de 9 mai 1877, zi în care Mihail Kogălniceanu declara în camera deputaților: "Sîntem independenți, sîntem națiune de sine stătătoare... așadar domnilor deputați, nu am nici cea mai mică frică și îndoială de a declara în fața reprezentației naționale, că sîntem o națiune liberă și independență... noi trebuie să dovedim că sîntem națiune vie... că sîntem în stare să facem sacrificii ca să păstrăm această țară și drepturile ei pentru copiii

noștri și această misiune în momentul de față este încredințată fraților și fiilor noștri care mor la hotare".

Ziarul austriac "Der Ostern" scria în acel timp despre marele eveniment: "Milioanele de români din Transilvania, Banat, Bucovina urmăresc cu sentimente frățești această luptă glorioasă a fraților lor. Lumea n-a văzut niciodată o luptă mi dreaptă și pentru o cauză atît de justă". De asemenea cotidianul francez "Journal des Débats" scria că "Misiunea istorică a românilor constă în a detașa Banatul și Transilvania de Austria și de a face cu aceste țări reunite un stat daco-român".

După obținerea independenței naționale, armata română trecînd Dunărea, în Bulgaria, se distinge prin vitejie, obține victorii, cucerește întărituri, remarcîndu-se în luptele crîncene de la Plevna, Smîrdan, Rahova, Grivița ș. a.

Ziarul "Bund" din Berna scria: "Niciodată n-aș fi crezut să văd atîta bravură la o trupă care pînă acum n-a cunoscut focul. Astăzi am convingerea că armata română merită să fie pusă lîngă orice altă armată a Europei", iar marchizul Grammez de Wardes scria: "Curcanii formați aproape în mod exclusiv din țărani, s-au remarcat prin focul armelor ca români cu sîngele lor dac al căror costum îl poartă și azi". (s. n.)

La congresul de la Berlin deschis la 1 iunie 1878 s-a recunoscut independența deplină a României.

Războiul pentru independență a fost susținut cu sacrificii imense. Peste 10.000 de români au fost răniți sau jertfiți. La acesta, Biserica Ortodoxă Română prin preoții ei de pe toate meleagurile și-a adus o contribuție importantă, precum și românii din Transilvania. Preoți ortodocși, călugări și călugărițe și-au adus aportul pe front, au lucrat în cadrul organizațiilor de Cruce Roșie, mulți dintre ei au primit distincții și decorații.

Dobîndirea independenței patriei a fost un moment crucial în istoria românilor, un pas gigant spre unitatea națională desăvîrșită. Să ne amintim că frații români din Transilvania în acea vreme erau sub jugul de fier al Austro-Ungariei și neuniți cu țara, dar ziua cea mare a sosit la 1 Decembrie 1918, cînd la Alba Iulia a avut loc Marea adunare la care au participat peste 100.000 de români din Transilvania și Banat, zi cînd s-a decretat unirea Transilvaniei cu România.

Între fericitele evenimente din istoria Patriei noastre care au avut darul de a scoate din nou în evidență în fața întregii lumi vocația bimilenară a poporului nostru de pe vatra veche a Daciei, aceea de făcător și iubitor de pace, de libertate și frățietate între popoare, de independență a patriei proprii și dezrobire a altora, se numără la loc de mare cinste și revoluția de eliberare socială și națională, antifascistă și antiimperialistă de la 23 August 1944, realizată de întreg poporul român sub conducerea forțelor progresiste ale vremii, și care a generat acea binecuvîntată zi de 9 Mai 1945, intrată în istorie cu numele de Ziua Victoriei.

Instaurarea regimurilor dictatoriale fasciste în țările europene și expansiunile revanșarde, revizioniste ale Germaniei naziste și Ungariei horthyste au făcut ca România să-și vadă amenințată integritatea teritorială și independența cîștigată după incalculabile jertfe umane și materiale. În acest context internațional România este tirîtă în cel mai mare război-măcel din cîte a cunoscut vreodată omenirea.

Dar virtuțile nobile, tradiționale ale poporului român s-au afirmat și de această dată, astfel că România se numără printre primele țări din lume care au luat atitudine fățișă antifascistă, constituindu-se încă din iunie 1933 "Comitetul Național Antifascist" care a antrenat întreaga nație la numeroase întruniri și demonstrații antihitleriste și antifasciste pentru libertate, demnitate, dreptate și pace, așa cum a fost marea demonstrație de la 1 Mai 1939 din Capitală.

Anii 1939—1944 au fost ani de vîltoare, tensiune, suferință și sacrificii, ani în care poporul român a dovedit eroism și o consecvență uimitoare în lupta lui pentru făurirea idealurilor pentru care a luptat de veacuri. Această perioadă se încheie cu ziua cea mare a României, 23 August 1944. În acel an, după eliberarea patriei de sub dominația fascistă și imperialistă, armatele române au participat efectiv la eliberarea popoarelor vecine, de sub aceeași dominație.

În cele 260 de zile de lupte pe teritoriul patriei, Ungariei, Cehoslovaciei și Austriei, armata română a înscris pagini de vitejie legendară, participînd la acest război din ziua insurecției și pînă la cucerirea victoriei din 9 Mai 1945 cu un efectiv de 538.536 militari dintre care 168.000 (5.000 ofițeri și subofițeri) au căzut eroic pe cîmpul de luptă. Efortul material, financiar, economic depus de România pînă în Ziua Victoriei, după calcule destul de departe de adevăr, se ridică la aproximativ 770 milioane dolari (valuta anului 1938), iar pagubele provocate de bombardamente și operații militare, se ridică la suma de 350 milioane dolari, totalul efortului depășind suma de un miliard dolari.

Ziua Victoriei a găsit trupele române participînd activ pînă în ultima zi a războiului la înfrîngerea Germaniei hitleriste, grăbind sfîrșitul conflagrației mondiale cu peste 200 de zile.

Și la acest eveniment important din viața poporului nostru Biserica Ortodoxă a fost prezentă efectiv, sprijinind cauza nobilă care a cerut atîtea jertfe.

Astăzi România pășește pe drumul socialismului în fruntea țărilor doritoare de pace, de dreptate, de progres și prosperitate, de egalitate în drepturi și respect reciproc, principii vechi, nobile și demne de un popor cu o istorie plină de glorie.

Aceste două evenimente ce le comemorăm acum, de o însemnătate crucială în viața poporului nostru, care au schimbat cursul istoriei acestuia, ne îndreptățesc să privim cu mîndrie la toate realizările înfăptuite în țară de la fericitul an 1944 și pînă în prezent și mai ales în ultimii 22 de ani, care constituie cea mai glorioasă pagină a istoriei neamului nostru din acest punct de vedere, ani în care chipul patriei s-a schimbat complet și cînd realizările obținute aici n-au cunoscut precedent. Izvorul forței creatoare a poporului nostru și garanția apărării libertății, independenței și suveranității patriei, garanția cuceririlor revoluționare obținute pînă acum, le constituie unitatea sa în jurul conducătorului acestui popor, al președintelui României noi. Exemple grăitoare pot fi găsite în toate domeniile vieții: industria energiei electrice, prelucrarea metalurgică, industria petrolieră, industria electronică, tehnică și de calcul, industria constructoare de mașini, industria de medicamente, cosmetice, coloranți și lacuri, industria petrochimică, industria cimentului și a materialelor de construcții și multe altele care reflectă în mod evident nivelul tehnico-economic, de civilizație și bunăstare la care se află poporul nostru în acești ultimi ani.

Toate orașele de pe harta țării și-au schimbat integral chipul, aceasta fiind o mărturie elocventă despre ceea ce înseamnă orînduirea noastră socialistă și angajînd în același timp întregul popor la munca pentru înălțarea patriei pe noi trepte de lumină și înflorire.

Ca urmare a acestei multiple dezvoltări, veniturile reale ale oamenilor muncii au crescut vertiginos în ultimii ani, peste 82 la sută din populația țării locuiește în case noi, nivelul de trai si civilizație ridicîndu-se continuu. Prin repartizarea objectivelor industriale în mod rațional în toate zonele și județele țării s-a putut face o valorificare mai eficientă a resurselor locale și astfel dezvoltarea economică a putut să fie atît de spectaculoasă. Producția industrială a crescut în anul 1965 de 17 ori față de anul 1945 și de 105 ori în anul 1985 față de anul arătat. În anul 1985 producția industrială a anului 1945 s-a realizat în numai 3,5 zile, iar cea a anului 1965 în 60 de zile. În cel de-al optulea cincinal, producția marfă industrială va crește cu 43,3-49 la sută față de anul 1985, într-un ritm anual de 7,5-8,3 la sută. 95 la sută din necesarul actual de mașini, utilaje, instalații și echipamente este asigurat de producția internă. Producția industriei chimice, ramură cu cel mai înalt dinamism, a crescut față de 1945 de aprox. 117 ori în 1965 și de aprox. 1200 de ori în 1985. În perioada 1945—1985 s-au creat 6,5 milioane locuri noi de muncă, din care 3 milioane numai în industrie. În perioada 1966—1986, volumul schimburilor economice ale României a crescut de 8,2 ori în ansamblul căruia exportul s-a majorat de 9,3 ori. Spectaculoasele realizări: Magistrala albastră, Metroul bucureștean, Hidrocentralele Porțile de Fier I și II, Transfăgărășanul, noul Palat al Pionierilor și Șoimilor Patriei și noul Centru Administrativ București, canalele Dunăre-București și Poarta Albă-Midia în curs de realizare și multe

altele vorbesc de la sine despre realismul și temeinicia principiilor de progres și civilizație ce călăuzesc poporul român în făurirea noii sale istorii.

Toate direcțiile principale ale procesului de dezvoltare multilaterală a societății noastre exprimă grija statornică a președintelui țării pentru dezvoltarea economico-socială, pentru modernizarea bazei tehnico-materiale în toate ramurile economiei naționale și agricultură, exprimînd dragostea sa fierbinte pentru neamul românesc.

În atmosfera înnoitoare prin care trece țara, pulsează aerul proaspăt al timpului cînd se construiește un viitor aflat deja sub ochii noștri.

Evenimentele pe care le sărbătorim, luminează viața de zi cu zi a fiecărui român care trăiește prin jertfa înaintașilor în această Românie nouă "țară de glorii și de dor", cetate a viitorului, moștenire fără seamăn pentru urmașii ctitorilor de azi.

Redactia

mes pe luta unor more nemiconsten. Statunge e. a fast memorals de su

a space crestinismed o constitute designs Status. A chiefull, as implications of lines aderkingth revealmental, it dates in legiture, or califorate revealmental, introparill.

The object of the control is a space of the control of

3 Verit Emil Schurer, The history of the Joseph in the age of Jesus Thrist (175 S.C.—A.D. 135), Volume I, Edinburgh 1973, p. 43.

Flavius Joseph, op. cft., p. 11.

o Interies Playing Joseph Cenures, completes, par J. A.C. Bedfoon Paris, 79888.

I Didem.

#### IOSIF FLAVIU — ISTORIC AL EPOCII INTERTESTAMENTARE. IMPORTANȚA SA PENTRU CUNOAȘTEREA CONTEXTULUI ÎN CARE A APĂRUT CREȘTINISMUL

Sursa principală pentru cunoașterea contextului istoric și socio-cultural în care a apărut creștinismul o constituie desigur Sfînta Scriptură. Aghiografii ne împărtășesc, pe lîngă adevărurile revelaționale, și date în legătură cu realitățile specifice timpului și locului în care s-a petrecut evenimentul întrupării.

De o importanță majoră sînt și operele scriitorilor profani, trăitori în epocă și în zonă. Dintre acestea, de o apreciere unanimă se bucură scrierile istoricului evreu Iosif Flaviu, personalitate proeminentă a iudaismului palestinian din secolul

I al erei crestine.

Viața acestui erudit bărbat ne este suficient de bine cunoscută din autobiografia pe care și-a alcătuit-o cu scopul de a preîntîmpina răstălmăcirile despre propria sa persoană, venite din partea unor adversari ai săi, care îl socoteau un renegat și un trădător.¹

Aflăm astfel că Iosif s-a născut la Ierusalim, în primul an al domniei lui Caligula.<sup>2</sup> Din surse istorice cunoaștem că durata acestui prim an de domnie a împăratului roman s-a limitat între 18 martie 37 și 18 martie 38. Deci, în acest interval s-a născut și istoricul Iosif Flaviu.<sup>3</sup>

Tatăl său se numea Matatia și făcea parte din tagma preoțească. Iosif ține să sublinieze această descendență a sa, socotind-o vrednică de cinste. "Întrucît — scrie el — eu îmi trag originea dintr-un lung șir de strămoși din rasa sacerdotală, aș putea să mă laud cu noblețea nașterii mele... și aceasta pentru că la noi nu este nimic mai de vază decît a avea administrarea lucrurilor sfinte". Adaugă apoi amănuntul că nu era numai descendent din această tagmă a sacrificatorilor, ci încă și din prima dintre cele douăzeci și patru de cete care o compun "și a cărei demnitate este eminentă în raport cu a celorlalte". 5

Dar nu numai după tată s-a putut lăuda cu o descendență nobilă ci în egală măsură și după mamă. Referindu-se în continuare la aceasta, Iosif scrie: "Din partea mamei, eu număr regi între strămoșii mei, ramura Hasmoneilor, din care ea se trage, a deținut o lungă perioadă de timp, din istoria evreilor, deopotrivă regalitatea și sacerdoțiul".

Provenind dintr-o asemenea familie, Iosif a primit din fragedă vîrstă o temeinică instrucție religioasă încît numai la 14 ani — pretinde el — purta discuții savante asupra Legii cu personalități marcante ale vieții culturale și religioase din Ierusalim. La 16 ani cunoștea temeinic doctrinele fariseilor, saducheilor și ese-

<sup>1</sup> Vezi: Flavius Joseph, Oeuvres complètes, par J.A.C. Buchon, Paris, 1838, p. II.

<sup>2</sup> Ibidem.

<sup>3</sup> Vezi: Emil Schurer, The history of the Jewish people in the age of Jesus Christ (175 B. C.—A. D. 135), Volume I, Edinburgh 1973, p. 43.

<sup>4</sup> Flavius Joseph, op. cit., p. II.

<sup>5</sup> Ibidem.

<sup>6</sup> Ibidem.

nienilor. Urma să se decidă pe care dintre acestea să o îmbrățișeze și cărei grupări anume să se afilieze. Înainte de a lua o decizie în sensul acesta el se retrage în pustie, unde petrece timp de trei ani în preajma unui eremit pe nume Banus. Despre acesta Iosif ne transmite informația că trăia în mare austeritate. Hrana lui se reducea la ceea ce îi oferea natura. Pentru a se păstra în castitate, el se îmbăia de mai multe ori pe zi și pe noapte, în apă rece. "Pe acesta m-am hotărît să-l imit", mărturisește Iosif plin de admirație pentru îndrumătorul său. Înformația pe care ne-o oferă el aici confirmă prezența în părțile deșertului Iudeii a unor bărbați care se dedicau ascezei. Nu este exclus ca persoana în cauză să fi fost un esenian, presupunere la care ne îndreptățește amănuntul despre desele spălări rituale în apă rece pe care le practica acela. Esenienii observau cu mare strictețe un astfel de ritual.

La 19 ani Iosif revine la Ierusalim, decis să se alăture grupării fariseilor.\* Peste alți 7 ani îl vom găsi la Roma (an 64 d. Hr.), unde s-a deplasat cu dorința de a mijloci eliberarea cîtorva preoți pe care procuratorul Felix i-a deportat acolo pe baza unor acuze neîntemeiate. Misiunea sa a fost încununată de succes, Iosif reușind să cîștige de partea cauzei sale pe împărăteasa Poppea, la care l-a introdus un talentat actor evreu, favorit al lui Nero.

La puțină vreme după întoarcerea sa în Iudeea a izbucnit războiul evreilor. contra romanilor (an 66 d. Hr.). Precum se știe, țara era condusă la acea dată de către procuratorul roman Gesius Florus, care depindea de guvernatorul roman al Siriei. Florus era un om avar și ticălos. Sub patronajul său mita, abuzul și jaful se practicau fără de nici o reținere, la lumina zilei. Culmea nelegiuirii a atins-o Florus în anul 66, cînd, venind din Cezareea, unde își avea reședința, la Ierusalim, a intrat în templu și a jefuit tezaurul. De prilejul acesta s-au folosit sikarii, grupați în partidul extremiștilor, care nu admiteau supunerea față de împăratul Romei. Aceștia de mult agitau ideea unui război împotriva romanilor, sub cuvînt că numai înfrîngerea acestora va aduce pe Mesia. Ei se numeau sikari de la latinescul "siki" care se traduce cu "pumnal". Într-adevăr, sikarii erau înarmați cu niște pumnale scurte, pe care le țineau ascunse sub haine și cu care își lichidau vrăjmașii, adică pe romani, în primul rînd. În împrejurarea la care ne-am referit, sikarii au ieșit cu coșuri în stradă și în bătaie de joc cereau de pomană pentru Florus.' Spre a pedepsi această insultă, Florus a procedat în continuare imprudent, predînd soldatilor un cartier al Ierusalimului ca să fie jefuit. Apoi a ordonat mai marilor sinedriului să se pregătească de primirea cu onoruri a cohortelor romane de la Cezareea. Cînd acestea au intrat în Ierusalim, avîndu-l în frunte chiar pe Florus, poporul s-a năpustit asupra lor și după o scurtă luptă Florus a fost nevoit să se retragă. Răsculații i-au fugărit din Ierusalim pe toți reprezentanții autorității romane. Tulburările s-au întins și în restul țării. Auzindu-se despre aceasta la Roma, s-a dat ordin lui Chestius Galus, guvernatorul Siriei, să se pună în fruntea legiunii a 12-a și să facă ordine în Iudeea. Executînd ordinul, acesta a înaintat fără rezistență pînă a ajuns la 15 km nord de Ierusalim. Era tocmai sărbătoarea corturilor cînd cetatea sfîntă se umpluse de pelerini veniți din toate părțile. Aceștia s-au mobilizat imediat în forțe de apărare a orașului. Atacul lui Chestius a fost respins și el s-a retras în mare grabă, abandonînd mari cantități de armament, pe care răsculații le-au folosit în acțiunile lor ulterioare. După această victorie, Ierusalimul a început să se pregătească pentru războiul cel mare. Conducătorii răsculaților au decretat Iudeea dezlipită de imperiul roman și întrucît se așteptau la un nou atac din partea cotropitorilor, au împărțit țara în comandamente militare. Io Iosif Gurion și marele preot Hanan au fost numiți comandanți pentru apărarea Ierusalimului. Iosua ben Țefafa și preotul Eleazar ben Hanania au primit comandamentul părților sudice ale țării. Iosif ben Matațiahu, scriitorul de care ne ocupăm, a primit comandamentul Galileii, avînd în subordine o armată de o sută de mii de oameni.

<sup>7</sup> Idem, p. III.

<sup>8</sup> Ibidem.

<sup>9</sup> Vezi: Moșe Maur, Istoria Israelului, Tel-Aviv 1972, p. 90.

<sup>10</sup> Idem, p. 91.

Vestea dezlipirii Iudeii de Roma a produs îngrijorare împăratului Nero, care a trimis pe Vespasian și pe fiul acestuia Titus ca să organizeze în Siria o armată capabilă să-i aducă din nou sub ascultare pe evreii răsculați. În iarna anului 67 aceștia și-au pregătit armata iar în primăvara lui 68 au debarcat la Acco cu un prim lot de 600 de mii de ostași, la care s-au adăugat și legiunile din Acco și Cezareea.

Prima confruntare a romanilor cu evreii a avut loc în Galileea. Trupele conduse de Iosif ben Matatiahu n-au putut ține piept puhoiului soldaților inamici și de aceea s-au risipit în dezordine. Iosif, împreună cu cîțiva luptători s-au retras în cetatea-fortăreață Iotapata. Aici au reușit să opună rezistență aproape două luni de zile. Pină la urmă romanii au cucerit cetatea. Mulți locuitori au fost uciși iar o parte au fost luați prizonieri. Iosif, împreună cu 40 de luptători au izbutit să se ascundă într-o peșteră, dar au fost descoperiți în curînd și somați de către romani să se predea. Văzînd că totul e pierdut, cei din peșteră au hotârît să se sinucidă. În timp ce luptătorii își curmau viața, Iosif s-a furișat din peșteră și s-a predat romanilor. Condus la Vespasian, el îi prezice generalului că va ajunge împărat. Această prezicere i-a folosit prizonierului, fiind tratat de acum încolo cu îngăduință.

Știrea despre înfrîngerea din Galileea a ajuns la Ierusalim, unde mulțimea și-a exteriorizat sentimentele de compasiune pentru cei care au pierit, prin tînguire și mare jale. Iosif era socotit mort și el, și mai ales pentru pierderea sa locuitorii din Ierusalim erau mai afectați. Dacă pentru cei care fuseseră împreună cu Iosif plîngeau doar familiile lor și rudeniile, pentru Iosif plîngea întreg Ierusalimul. S-a declarat chiar doliu public de 30 de zile. Cînd însă s-a aflat adevărul că el singur este viu și că se bucură de favorurile romanilor, sentimentele tuturor s-au schimbat brusc. Marea iubire pentru el pe cînd îl credeau mort, s-a transformat în ură înverșunată. Era acuzat de către toți de lașitate și dezertare.<sup>13</sup>

S-a întîmplat ca peste doi ani Vespasian să ajungă într-adevăr pe tron. Noul împărat și-a adus atunci aminte de profeția sclavului său și de aceea i-a redat libertatea lui Iosif. Ca semn de recunoștință, acesta va adăuga numelui său pe acela de Flavius, care era numele de familie al eliberatorului său. El îl va urma pe acesta din urmă la Alexandria, apoi va reveni pe lîngă Titus, la Ierusalim, în anturajul căruia va rămîne pînă la sfîrșitul războiului iudaic. În timpul șederii la Ierusalim, Iosif a fost adesea folosit ca interpret, dar compatrioții săi îl întîmpinau cu aruncare de pietre. Odată a fost chiar rănit de către ei. "

După ocuparea Ierusalimului, el a fost autorizat să ia cu sine din propria avere tot ceea ce dorește, spre a duce la Roma unde tocmai se pregătea să plece. N-a luat însă nimic ci s-a folosit de creditul pe care îl avea spre a scăpa de la moarte pe mulți dintre apropiații săi.

În aceste împrejurări îl însoțește pe Titus la Roma, unde va rămîne pentru totdeauna. Vespasian îi va acorda locuință în propriul său palat, odată cu titlul de cetățean roman și o îndemnizație bănească anuală. Titus și Domițian îi vor conserva aceleași favoruri.

Nu se știé cu siguranță în ce an a murit Iosif. Un indiciu că a trăit și după anul 100 avem totuși în aceeași sursă de unde am luat toate datele esențiale ale vieții sale și care este "Autobiografia". Aflăm astfel că el a supraviețuit lui Agripa II, care moare în al treilea an al domniei lui Traian (100 d. Hr.).<sup>16</sup>

Eusebiu de Cezareea ne transmite informația că lui Iosif i s-a făcut onoarea de a i se înălța o statuie la Roma. $^{17}$ 

<sup>11</sup> Despre războiul iudaic, III, cap. XXV—XXVI, în Flavius Joseph, op. cit., p. 673—674.

<sup>12</sup> Idem, p. 676.

<sup>13</sup> Idem, p. 678.

<sup>14</sup> Idem, cartea a V-a, cap. XXVI, p. 746.

<sup>15</sup> Autobiografia, în Flavius Joseph, op. cit., p. XXVIII.

<sup>16</sup> Ibidem

<sup>17</sup> Istoria eclesiastică, III, 9, Migne, P. G., t. XX, col. 241.

Opera lui Iosif Flaviu

Toate cărțile care ne-au rămas de la el au fost scrise la Roma. Acestea sînt în număr de patru:

1. Antichitățile iudaice (Ἰουδαικῆ αραιολογια). Această scriere împărțită în douăzeci de cărți redă istoria poporului evreu de la origini și pînă la începutul războiului iudaic. Primele zece cărți urmează pas cu pas istorisirile biblice, pînă la captivitatea babilonică. De la cartea a 11-a și pînă la a 14-a este înfățișată istoria evreilor din timpul domniei lui Cirus și pînă la domnia lui Irod cel Mare. Cărțile a 15-a, a 16-a și a 17-a au drept obiect domnia lui Irod cel Mare, iar ultimele cărți merg de la moartea acestui rege pînă la începutul războiului contra romanilor.

Iosif și-a propus în această vastă operă să ridice în ochii lumii romane și grecești prestigiul națiunii iudaice, demonstrînd că și aceasta urcă, de asemenea, pînă departe în antichitate și că nu i-au lipsit nici ei oamenii mari.<sup>15</sup>

În partea biblică a scrierii sale, el atenuează unele relatări scripturistice care i se păreau că ar putea șoca pe cititorii dintre neamuri, dînd în același timp amploare altora. N-a știut însă întotdeauna să fie ponderat și astfel s-a întîmplat ca unele relatări sfinte, cum sînt cele despre istoria patriarhilor și a lui Moise, să fie alterate printr-un prea mare număr de tradiții rabinice.

Pentru perioada care merge de la Neemia la Antioh al IV-lea Epifanes (400—175 î.d. Hr.), el nu utilizează decît surse legendare, arătîndu-se astfel slab informat chiar asupra unei epoci unde ar fi putut deveni sursa istorică cea mai autorizată.

A scris istoria Hasmoneilor (Macabeilor) cu ajutorul primei cărți a Macabeilor și a istoricilor păgîni Polibiu, Strabon și Nicolae din Damasc. Îl urmează pe acesta din urmă și pentru domnia lui Irod cel Mare, care este înfățișată în detaliu.

Merită să ne oprim aici asupra unor date din biografia acestui rege și a unor evenimente din timpul său, așa cum sînt înfățișate în "Antichitățile" lui Iosif Flaviu.

Despre Antipater, de pildă, tatăl lui Irod cel Mare, aflăm că reprezenta o mare autoritate în Idumeea. El s-a căsătorit cu o femeie dintr-o familie ilustră din Arabia. A avut cu aceasta patru fii: Fazael, Irod, Iosif, Feroras, și o fiică — Salomeea.

Pentru sprijinul acordat romanilor în războiul din Egipt, Cezar îi oferă lui Antipater calitatea de cetățean roman, cu toate privilegiile ce decurgeau de aici și pe aceea de guvernator al Iudeii.<sup>19</sup>

De meritele tatălui au profitat însă mai mult copiii săi și în primul rînd Irod. În legătură cu ascensiunea acestuia la tron, Iosif ne informează că mai ales trei au fost împrejurările care l-au ajutat pe Irod să ajungă rege. În primul rînd a fost obligația pe care Antoniu ca și Cezar o avea față de Antipater, tatăl lui Irod. Era apoi promisiunea unei însemnate sume de bani pe care Irod însuși o făcuse lui Antoniu, în cazul în care îl va ajuta să ajungă rege. În sfîrșit l-a favorizat ura pe care o nutrea Antoniu față de Antigon, ultimul vlăstar din dinastia Hasmoneilor, pe care îl socotea ca pe un dușman declarat al romanilor.

Augustus, la rîndul său, s-a comportat la fel față de Irod, atît pentru prietenia strînsă ce a existat între Cezar și Antipater, cît și pentru a-l obliga pe Antoniu, pe care îl vedea îmbrățisînd cu atîta ardoare interesele lui Irod.

Aceștia doi, Antoniu și Augustus, adunară senatul și încredințară lui Mesala și Atratinus să-l prezinte pe Irod. Ei au pomenit cu mari laude serviciile pe care tatăl său le-a adus romanilor, arătînd totodată lipsa de loialitate a lui Antigon, care nu numai că era dușman al romanilor, cum îl arătau ultimele acțiuni, dar manifesta față de aceștia și un dispreț, nevoind să primească coroana decît din mîinile parților. Acest discurs i-a iritat pe senatori contra lui Antigon.

Antoniu a adăugat că în războiul pe care romanii tocmai îl purtau contra parților, va fi fără îndoială avantajos să ajungă Irod rege al Iudeii. Toți senatorii

<sup>18</sup> Antichitățile iudaice, Prologul, în Flavius Joseph, op. cit., p. 3-4.

<sup>19</sup> Antichitățile iudaice, XIV, cap. XV, în Flavius Joseph, op. cit., p. 366.

au îmbrățișat această părere și astfel, precizează Iosif, "a fost terminată numai în șapte zile această afacere neașteptată pentru Irod". Neașteptată, deoarece romanii nu aveau obiceiul de a conferi coroană celor care nu erau de neam princiar.

La ieșirea din senat, Antoniu și Augustus îl puseră pe Irod în mijlocul lor și acompaniați de consuli și senatori l-au condus la capitoliu unde au adus sacrificii. Antoniu a dat apoi un superb banchet în onoarea noului print, care în cea de a 124-a olimpiadă (respectiv în anul 37 î. d. Hr.) își începea domnia.<sup>20</sup>

Împărtășind întru totul sentimentele reprobatorii ale neamului său față de Irod, care n-a întîrziat să se manifeste ca un tiran, Iosif consemnează în cartea sa că aflîndu-se acesta în culmea puterii și dispunînd de libertatea de a face tot ceea ce voia, nu s-a mai temut de a se îndepărta din ce în ce mai mult de conduita și tradiția strămoșilor poporului evreu. "El a abolit vechile noastre obiceiuri, care pentru el trebuiau să fie inviolabile și a introdus altele noi" — scrie Iosif cu amărăciune. Îl A început prin a organiza jocuri, lupte și curse cu cai, care se țineau din 5 în 5 ani în onoarea lui Augustus și a construit pentru aceasta un teatru în Ierusalim și un amfiteatru în afara orașului. "Aceste două edificii — scrie Iosif — erau superbe, dar contrare tradițiilor noastre, care nu ne permit să asistăm la astfel de spectacole". Îl

Întrucît Irod voia să facă celebre aceste jocuri, le-a popularizat zgomotos peste tot și a făgăduit mari premii învingătorilor. Astfel și-au făcut apariția în Ierusalim străini care excelau în lupte și în curse, muzicieni, cîntăreți din toate felurile de instrumente, oameni exersați în a alerga cu carele etc. Au fost aduse de asemenea multe animale sălbatice ca lei, tigri, elefanți a căror forță extraordinară te pune în uimire. Acestea erau rînduite să se bată, fie între ele, fie cu oameni condamnați la moarte. "Străinilor — precizează Iosif — le trezeau multă admirație aceste spectacole. Dar evreii le considerau ca o răsturnare și o corupere a disciplinei străbunilor. Nimic nu li se părea evreilor mai impios decît a expune oamenii furiei fiarelor și încă pentru a procura o plăcere atît de crudă spectatorilor, în majoritate străini. Acceptarea unor astfel de spectacole ar fi însemnat pentru evrei abandonarea sfintelor lor datini străbune și îmbrățișarea datinilor națiunilor idolatre". Pafuzul lor a fost însă categoric. Mulți dintre ei nu l-au mai considerat pe Irod rege al lor, ci ca dușman și au hotărît să se expună la orice mai bine decît să sufere un rău atît de mare ca acesta.

Din aceeași profundă obediență față de cei puternici de la Roma, Irod a zidit în cinstea lor orașe și chiar temple, "dar nu în Iudeea — precizează Iosif — pentru că națiunea noastră n-a suferit niciodată așa ceva, deoarece printre noi este un lucru abominabil de a cinsti chipurile și statuile, precum fac grecii". 24

Descoperind pe coasta Mării Mediterane un loc cu o poziție avantajoasă, Irod a înălțat aici un oraș de o mare frumusețe. "Nu numai palatele construite în marmură albă — scrie el — erau magnifice, dar și casele particulare erau de o foarte frumoasă arhitectură, și un port de măreția celui din Pireu, unde vasele puteau fi în deplină siguranță, le depășea pe toate celelalte".<sup>25</sup>

A fost nevoie pentru o asemenea realizare de o muncă extraordinară și de cheltuieli imense și toate acestea s-au făcut pe spinarea poporului. Irod a dat în final numele noului oraș de Cezareea, în onoarea împăratului. Tot în cinstea acestuia a înălțat Irod și orașul Sevaste din provincia Samaria. Strălucirea acestuia era de asemenea vrednică de toată admirația.

Pentru eternizarea numelui său și mai puțin pentru slava lui Dumnezeu, Irod și-a pus în plan și reconstruirea templului din Ierusalim. În acest scop el a adunat poporul din capitală în fața căruia și-a dezvăluit planurile. Cei mai mulți au fost surprinși să-l audă vorbind despre așa ceva. Măreția planului anunțat le părea

<sup>20</sup> Idem, cap. XXVI, p. 381.

<sup>21</sup> Idem, cartea a XV-a, cap. XI, p. 406.

<sup>22</sup> Ibidem.

<sup>23</sup> Idem, cap. XII, p. 410-411.

<sup>24</sup> Ibidem.

<sup>25</sup> Ibidem.

apoi irealizabilă. Ba mai mult, socoteau ca foarte periculos să îngăduie lui Irod să demoleze vechiul templu, neavînd siguranța că le va construi altul în loc. Ca să-i liniștească, Irod a făgăduit să nu se atingă de vechiul templu pînă ce nu va fi pregătit tot ceea ce este necesar pentru construirea celui nou. S-a ținut într-adevăr de această promisiune.

Iosif face o descriere amănunțită a noului templu, apreciindu-l ca superb, neîntrecut în frumusețe și măreție. "Nu se poate povesti bucuria pe care a avut-o poporul la vederea unei atît de impresionante opere — scrie Iosif — ridicată în așa de scurt timp. Ei au început prin a aduce mulțumiri lui Dumnezeu, iar apoi i-au dăruit regelui lor laudele pe care zelul său le merita. Irod însuși a oferit ca sacrificiu lui Dumnezeu, trei sute de boi. Dar nu era nimeni care să nu fi oferit de asemenea sacrificii, după puterea sa. Numărul jertfelor a fost atît de mare încît nu se putea socoti".<sup>26</sup>

Cu toate eforturile de a lăsa impresia unui rege atașat de popor, Irod nu și-a putut ascunde firea sa violentă și abuzivă. Cruzimea sa s-a manifestat cu evidență în împrejurările uciderii soției sale Miriamne, a soacrei sale și a celor doi fii — Alexandru și Aristobul. Tot din porunca sa a fost ucis și fiul său Antipater.

Iosif descrie sfîrșitul dramatic al lui Irod ca o evoluție oarecum firească a unei vieți ticăloase și împovărate de nedreptăți. "Dumnezeu voind ca Irod să sufere pedeapsa impietății sale — scrie Iosif — a făcut ca boala sa să progreseze mereu. Astfel, o căldură lentă, care nu se manifesta de fel în afară, îl ardea și îl devora pe dinlăuntru. Avea o foame atît de violentă încît nimic nu-i era de ajuns pentru a-l sătura. Intestinele sale erau pline de ulcerații. Crampe violente îl făceau să sufere oribile dureri... Picioarele sale erau umflate și livide... Nervii săi erau total distruși. Nu respira decît cu mare greutate și mirosul pe care îl degaja era atît de neplăcut încît nu se putea nimeni apropia de el. Toți cei care credeau în judecata lui Dumnezeu și priveau starea în care se găsea acest nefericit prinț împărtășeau credința că aceasta era asupra sa o pedeapsă vizibilă de la Dumnezeu pentru cruzimea și impietățile sale. Dar în timp ce nimeni nu mai socotea că ar fi posibil ca regele să scape de această boală, singur el nu înceta să spere. A chemat de aceae medici din toate părțile și la sfatul acestora a plecat la băile calde de la Calliroe, dincolo de Iordan".

Aici de abia, observînd că nu se produce nici o îmbunătățire a stării sănătății sale, și-a dat seama că boala sa este incurabilă. Atunci a cerut să fie dus la Ierihon, unde avea să-și aștepte sfîrșitul. Dar și în aceste ultime zile Irod s-a manifestat cu aceeași cruzime de care a dat dovadă în tot restul vieții. A dispus să fie adunați toți demnitarii evreilor într-un amfiteatru la Ierihon și în momentul morții sale să fie și ei uciși, aceasta spre a îndolia întreaga națiune la moartea sa, tenîndu-se ca nu cumva supușii să se manifeste cu bucurie că au scăpat de un tiran. Este desigur discutabil în ce măsură poate fi acceptată ca veridică această informație, dar oricum ea nu contrazice caracterul pervertit al lui Irod.

După cum scrie Iosif, în continuare, Irod a murit la 34 de ani după ce l-a privat pe Antigon de regalitate și la 37 de ani de cînd a fost declarat la Roma rege al evreilor.<sup>25</sup>

Redăm aici, pentru valoarea ei documentară, caracterizarea pe care i-o face Iosif lui Irod, la încheierea relatării despre domnia acestuia. De reținut că această caracterizare ne parvine la numai cîteva decenii de la moartea crudului rege. "Nu s-a mai văzut — scrie Iosif — prinț mai coleric, mai nedrept, mai crud, dar nici mai favorizat de soartă ca Irod, căci fiind născut în condiții modeste, el s-a înălțat pe tron, a depășit pericole fără de număr și a trăit foarte mult timp"."

În prezentarea urmașilor lui Irod, exceptîndu-i pe cei doi Agripa, Iosif se arată mai puțin precis și mai vag. Înregistrează însă cu grijă succesiunea și faptele

marilor preoți, de la Aaron și pînă la timpul său.

<sup>26</sup> Idem, cap. XVI, p. 417.

<sup>27</sup> Idem, cartea a XVII-a, cap. X, p. 461.

<sup>28</sup> Ibidem.

<sup>29</sup> Idem, cartea a XVII-a, cap. X, p. 461.

Manifestind interes fată de toate evenimentele importante din istoria neamului său. Iosif Flaviu n-a ignorat nici crestinismul, noua religie care tocmai lua ființă în Tara sfintă, în veacul în care a trăit el. Cercetînd cuprinsul operei sale de căpătîi - Antichitățile iudaice - nu vom întîlni însă din păcate nici o referire directă la evenimentul mesianic. Lucrul este explicabil în bună măsură dacă ne gîndim că pînă în momentul în care Iosif a părăsit Palestina, stabilindu-se la Roma, creștinismul nu s-a manifestat, cel puțin oficial, ca o religie distinctă de iudaism. Se tinuse, ce e drept, sinodul apostolic din Ierusalim, dar nu pentru a declara separarea Bisericii de sinagogă, ci pentru a lămuri o problemă arzătoare, care amenința să producă tulburare, și anume aceea a modalității primirii păgînilor în creștinism. Era explicabil deci ca Iosif să nu fi înregistrat prezența creștinilor ca pe un fapt care să-i fi atras neapărat luarea aminte. Si cu toate acestea el vine să ne facă cunoscut că n-a fost totusi străin de noua miscare care începuse a se manifesta. În cartea a XVIII-a, cap. VII, paragraful 2 din Antichitățile iudaice, întîlnim un text a cărui importanță este, precum se va vedea, deosebită. Referindu-se la înfrîngerile suferite de către Irod Antipa, tetrarhul Galileii, cel care s-a căsătorit cu Irodiada, soția fratelui său, Filip, înfrîngeri survenite în războiul pe care l-a avut cu Aretas, regele din Petra Arabiei, care era și socrul său, Iosif scrie: "Mulți evrei au crezut că această înfrîngere a armatei lui Irod era o pedeapsă de la Dumnezeu, din cauza lui Ioan, supranumit Botezătorul. Acesta a fost un om de mare pietate, care îi îndemna pe evrei să îmbrățișeze virtutea, să exerseze dreptatea și să primească botezul, după ce se vor fi făcut plăcuți lui Dumnezeu, nemulțumindu-se numai să nu săvîrșească păcate, ci adăugînd la curăția trupului și pe aceea a sufletului.

Astfel, întrucît o mare parte din popor l-a urmat pentru a-i asculta învățătura, Irod temîndu-se ca nu cumva prin puterea pe care o avea asupra lor să-i incite la vreo răscoală, pentru că ei erau întotdeauna gata să întreprindă tot ceea ce le poruncea, a crezut de datoria sa să prevină acest rău, pentru ca să nu aibă cumva motiv să se căiască mai tîrziu că a așteptat prea mult ca să-l prevină. Pentru acest considerent l-a trimis pe Ioan prizonier în fortăreața Macherus... și astfel evreii au atribuit înfrîngerea armatei sale dreptei judecăți a lui Dumnezeu pentru o faptă atît de nedreaptă". 10

Autenticitatea acestui text n-a fost contestată de nimeni, ceea ce ne îndreptățește să-l apreciem ca pe o mărturie de valoarea și vechimea mărturiilor evanghelice despre Ioan Botezătorul și implicit despre religia creștină. Un motiv în plus pentru acceptarea paternității flaviene asupra acestui text îl constituie simpatia pe care am văzut că o avea Iosif pentru acei oameni care se dedicau ascezei în locurile retrase ale deșertului Iudeii. Ioan Botezătorul era unul dintre aceștia, el îndeplinind în plus și o misiune mai înaltă de înainte-mergător al lui Mesia cel făgăduit. Doar în ce privește cronologia evenimentelor legate de moartea lui Ioan Botezătorul i se reproșează lui Iosif că nu ar fi pe linia sinopticilor, între cronologia sa și cea evanghelică apărînd unele diferențe.

Dacă Iosif s-a referit la Ioan Botezătorul, nu putea să-L treacă sub tăcere chiar pe Mîntuitorul. I-a dedicat Domnului un scurt paragraf cunoscut sub numele de "Testimonium Flavianum" pe care îl reproducem de asemenea în întregime. "În acest timp — scrie el — a trăit Iisus, om înțelept, dacă trebuie într-adevăr să-l socotim om, afit de minunate au fost faptele sale. El îi învăța pe aceia care aveau plăcerea de a fi instruiți în adevăr și a fost urmat nu numai de mulți evrei ci și de mulți dintre neamuri. El a fost Hristosul. Fruntași ai națiunii noastre acu-zîndu-l înaintea lui Pilat, acesta l-a dat să fie crucificat. Cei care l-au iubit pe parcursul vieții sale, nu s-au lepădat de el nici după moartea sa. Acestora li s-a arătat înviat a treia zi precum au prezis în legătură cu el dumnezeieștii profeți și că el va face multe alte minuni. De la el își trag numele creștinii, pe care noi îi

<sup>30</sup> Idem, cartea a XVIII-a, cap. VII, p. 481-482.

<sup>31</sup> Vezi: Prof. Vasile Grecu, E autentic locul din Fl. Josephus despre Domnul Iisus Hristos?, în "Studii Teologice", nr. 9—10/1951, p. 561.

<sup>32</sup> C. Saulnier, Herod Antipas et Jean le Baptiste, în "Revue biblique", nr. 3. (juillet) 1984, p. 361—376.

vedem și azi".<sup>33</sup> Spre deosebire de textul anterior, în legătură cu Ioan Botezătorul, prezentul text a fost obiectul a numeroase și vii controverse. Pentru prima dată l-au utilizat scriitorii bisericești Eusebiu de Cezareea <sup>14</sup> și Fer. Ieronim.<sup>35</sup> Ambii l-au socotit autentic și l-au interpretat ca pe o mărturie extrabiblică privind istoricitatea persoanei Mîntuitorului.

Dintre autorii de mai tîrziu, care s-au ocupat de textul lui Iosif, unii au fost pentru autenticitatea sa,<sup>36</sup> alții l-au socotit interpolat <sup>37</sup> și în sfîrșit alții l-au respins în totalitate.<sup>38</sup>

35 De viris ilustr., XIII, Migne, P. L., t. XXIII, col. 631.

36 C. G. Bretschneider, Capita theologiae Iudaeorum dogmaticae e Flavii Iosephi scriptis collecta (1812), p. 59—66; I. Böhmert, Über des Fl. Josephus Zeugniss von Christo, Leipzig, 1823; F. C. Burkitt, "Josephus and Christ", Theologisch Tijdschrift, 47 (1913), p. 135—144; A. von Harnak, Der jüdische Geschichtsschreiber Josephus und Jesus Christus, îm "Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik", 7 (1913), cols. 1037—1068; cf. Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius, I (1893), p. 858—859, 2 (1897), p. 581; B. Brüne, Zeugnis des Josephus über Christus, în "Theologische Studien und Kritiken", 92 (1919), p. 139—147; W. E. Barnes, The Testimony of Josephus to Jesus Christ (1920); R. Laqueur, Der jüdische Historiker Josephus, (1920), p. 274—278. Acest autor susține că Iosif însuși a adăugat acest pasaj cînd a publicat a doua ediție a Antichităților. L. van Liempt, De testimonio Flaviano, Mnemosyne n. s. 55 (1927), p. 109—116; F. Dornseiff, Lukas der Schriftsteller, mit einem Anhang: Josephus und Tacitus, în "Zeitschrift für Neutestamentliche Wissenschaft" 35 (1936), p. 129—155; Zum Testimonium Flavianum. Ibidem 46 (1955), p. 245—250; R. H. J. Shutt, Studies in Josephus (1961), p. 121.

37 J. C. L. Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte I, 1844, p. 81. K. Wieseler, Des Josephus Zeugnisse über Christus und Jakobus den Bruder des Herrn, în J. D. Th. 23, 1878, p. 86—109; G. Müller, Christus bei Josephus Flavius, Insbruck, 1895; Th. Reinach, Josephe sur Jésus, în "Revue des Études Juives", 35, 1897, p. 1—18; R. Linck, De antiquissimis veterum quae ad Iesum Nazarenum spectant testimoniis, Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, XIV, I, 1913; J. Klausner, Jesus of Nazareth. His Life. Times and Teaching, (1925), p. 55—58; H. St. J. Thackeray, Josephus, The Man and the Historian, 1929, p. 148; W. Bienert, Der älteste nicht-christliche Jesusbericht. Josephus über Jesus, 1936; Ch. Martin, Le Testimonium Flavianum. Vers une solution définitive? în "Revue belge de philologie et d'historie" nr. 20, 1941, p. 409—465; F. Scheidweiler, Sind die Interpolationen im altrussischem Josephus wertlos?, în "Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft", 43, 1950/1951, p. 155—178; Das Testimonium Flavianum, în aceeaşi revistă, nr. 45, 1954, p. 230—243; A. Pelletier, L'originalité du témoignage de Flavius Joséphe sur Jésus, în "Recherches de Sciences Religieuses", nr. 52, 1964, p. 177—203.

38 H. C. A. Eichstädt, Flaviani de Iesu Christo testimonii αυθεγτια quo iure

nuper rursus defenda sit, 1813—1841. Idem, Questionibus sex super Flaviano de Iesu Christo testimonio auctarium, 1841; E. Gerlach, Die Weissagungen des Alten Testaments in den Schriften des Flavius Josephus und das angebliche Zeugnis von Christo, 1836, p. 90—109; B. Niese, De Testimonio quod est apud Iosephum ant. Iud. XVIII, 63 sq. disputatio, 1893/1894; E. Norden, Josephus und Tacitus über Jesus Christus und eine messianische Prophetie. Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte und deutsche Literatur 16, 1913, p. 637—666; P. Corssen, Die Zeugnisse des Tacitus und des Pseudo-Josephus über Christus, în "Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft", nr. 15, 1914, p. 114—140; E. Meyer, Das angebliche Zeugnis des Josephus über Jesus. Ursprung und Anfänge des Christentums I,

1921, p. 206—211; L. Wohleb, Das Testimonium Flavianum. Römische Quartalschrift

nr. 35, 1927, p. 151—169; S. Zeitlin, *The Christ Passage in Josephus* art. în "Jewish Quarterly Review", n.s., nr. 18, 1928, p. 231—255; G. Mathieu et L. Herrmann, *Oeuvres complètes de Flavius Josephus* IV, 1929, p. 145.

<sup>33</sup> Antichitățile iudaice, cartea a XVIII-a, cap. IV, în Flavius Joseph, op. cit., p. 478.

<sup>34</sup> Istoria bisericească, I, 11, Migne P.G., t. XX, col. 117. Demonstratio Evang. III, 5, Migne P.G., t. XXII, col. 221.

Apreciind critic poziția acestor autori menționați, trebuie să recunoaștem ca exagerată și nefondată din punct de vedere științific atitudinea celor care resping categoric autenticitatea textului. Este dificil de crezut că Iosif n-a amintit nimic despre Iisus, în "Antichitățile" sale, atîta vreme cît despre El s-au scris documente, contemporane cu opera lui Iosif, de dimensiuni impresionante, cum sînt Evangheliile și celelalte scrieri ale Noului Testament. Dreptatea este mai degrabă de partea celor care susțin autenticitatea parțială a textului lui Iosif, admițind interpolările făcute de o mînă creștină. Ni se pare judicioasă opinia unui cercetător avizat al operei lui Iosif Flaviu, care scrie în privința textului menționat următoarele: "Iosif l-a menționat cu siguranță pe Iisus, numai că prezentul text din Antichitățile iudaice XVIII este în mai mică măsură al său. Este cert că Iosif nu l-a numit pe Iisus, Mesia, și n-a afirmat că învierea sa cea de a treia zi a fost anunțată de dumnezeieștii profeți. Impresia pe care o dobîndim din studiul aprofundat al acestei relatări este aceea că Iosif n-a fost lipsit de compătimire față de Iisus... El a privit răstignirea lui ca pe o întîmplare nefericită".

O altă mărturie din care rezultă cu prisosință că Iosif Flaviu a înregistrat totuși prezența în țara sfîntă a primilor creștini, o constituie menționarea morții martirice a Sf. Iacob, fratele Domnului. Referitor la acest moment dramatic el scrie: "Arhiereul Ananus a profitat de timpul dintre moartea procuratorului Festus și venirea succesorului acestuia — Albinus, pentru a aduna un consiliu, în fața căruia a fost adus Iacob, fratele lui Iisus, numit Hristos și împreună cu el încă și alții. Pe toți i-a acuzat de a fi contravenit Legii și a făcut să fie condamnați cu lapidarea".

Credem că referirile la diverse evenimente și personalități din istoria poporului evreu pe care le-am menționat, pun în evidență marea importanță pe care această scriere a Antichităților iudaice o are pentru cunoașterea perioadei de început a istoriei creștine.

2. Despre războiul iudaic (περι του Ίου δαικου πολεμου). Este o continuare a operei prezentate anterior. Ca și în Antichitățile iudaice tot astfel și în această a doua scriere și nu mai puțin în cele de care vom aminti, Iosif se plasează în postura de apologet al neamului său. El îi combate pe acei răuvoitori, care interesați de a-i măguli pe romani, nu și-au ascuns ura față de evrei, prezentînd lucrurile cu totul altfel decît s-au petrecut în realitate. "Scrierile lor — arată Iosif — nu sînt pline decît de laude la adresa romanilor și de ponegriri la adresa evreilor, fără a ține seamă de adevăr. Acesta este motivul care m-a determinat să scriu în greacă — continuă Iosif — ceea ce mai înainte am scris în limba mea naturală: să informez corect celelalte neamuri despre acest război\*.41

Scrierea se împarte în șapte cărți. După ce rezumă în primele două cărți istoria evreilor de la Antioh IV Epifanes (175 î.d. Hr.) și pînă la sfîrșitul primului an al războiului, Iosif descrie în a treia carte insurecția din Galileea, iar în următoarele patru cărți tratează despre toate evenimentele care s-au întîmplat pînă la sfîrșitul campaniei militare contra romanilor. Începînd cu a treia carte, Iosif scrie în calitate de martor ocular al evenimentelor.

Vom reține din această operă a lui Iosif descrierea pe care o face el Ierusalimului, aducîndu-ne aminte de faptul că este vorba de același Ierusalim în care a poposit adesea și a plîns pentru sfîrșitul său iminent însuși Mîntuitorul.

"Orașul — scrie Iosif — era închis printr-un triplu zid, exceptînd laturile dinspre văile Cedrilor, Iosafat și Ghehinon, unde nu avea decît un singur zid, aceste laturi fiind inaccesibile. Ierusalimul era construit pe doi munți opuși, separați printr-o vale plină de case (Tyropeon n.n.). Muntele pe care se afla amplasat orașul de sus era mai înalt și mai abrupt decît celălat munte și în consecință mai bine consolidat. Regele David, tatăl lui Solomon..., a ales acest munte pentru a construi aici o cetate căreia i-a dat numele său și aceasta este ceea ce numim noi astăzi piața înaltă.

39 Emil Schurer, op. cit., p. 440-441.

<sup>40</sup> Antichitățile iudaice, cartea a XX-a, cap. VIII, în Flavius Joseph, op. cit., p. 536.
41 Despre războiul iudaic, Prologul, în Flavius Joseph, op. cit., p. 541.

Orașul de jos este așezat pe celălalt munte, care se numește Acra... Exista alături de el un altul, de o altitudine mai mică și de care era separat printr-o vale mai largă. Dar prinții asmoneieni au umplut această vale și au ras povîrnișul muntelui Acra, spre a uni orașul cu templul.

Cît despre valea numită Tyropeon, aceasta se întindea pînă la fîntîna Siloamului, a cărei apă este din abundență și excelentă la băut". 42

După ce arată traseul pe care-l străbăteau cele trei ziduri ce înconjurau Ierusalimul, Iosif Flaviu descrie în continuare frumusețea palatului lui Irod, flancat de trei turnuri, cărora regele le-a dat numele a trei persoane pe care le-a iubit: Hipicus — prietenul lui Irod, Fasael — fratele său și Miriam — soția sa. Acest palat se afla în partea de sud a Ierusalimului și el depășea în frumusețe și măreție pînă și închipuirea cea mai îndrăzneață. "Apartamentele sale erau atît de mari încît sălile destinate pentru banchete puteau cuprinde pînă la o sută de paturi ce servesc pentru statul la masă. Varietatea marmurei și a obiectelor prețioase care erau adunate aici nu se poate închipui. Nu puteai să privești fără să te minunezi de lungimea și grosimea grinzilor care susțineau acoperișul acestui minunat edificiu. Aurul și argintul străluceau peste tot în ornamentele lambriurilor și în bogăția mobilierului. În curtea interioară se vedeau portice susținute de coloane de o excelentă frumusețe și nimic nu putea fi mai agreabil decît spațiile deschise dintre aceste portice, care erau pline de plante ornamentale, alei frumoase, bazine clare și fintîni arteziene care aruncau apa prin mai multe figuri de bronz. În jurul acestor bazine și fîntîni zburau porumbei de casă.

Aș încerca inutil — scrie mai departe Iosif — să relatez în toată extensiunea incredibila măreție a acestui superb edificiu și tuturor accesoriilor care îl făceau pe cît de plăcut, pe afit de admirabil. Frumusețea palatului depășea orice cuvînt. Dar eu nu pot să nu am inima pătrunsă de durere, cînd mă gîndesc la faptul că toate acestea au fost transformate în cenușă, nu neapărat de către romani ci mai ales de către flăcările criminale ale acestui foc aprins cînd au început disensiunile între noi, provocate de scelerați și trădători de patrie".

Nu mai puțin strălucitor a fost templul din Ierusalim. Iosif Flaviu arată că la construirea acestuia "au fost folosite toate comorile sfinte provenind din darurile pe care popoarele cu devoțiune veneau să le ofere lui Dumnezeu, din toate părțile lumii"."

După ce descrie amplasamentul templului și curțile care îl înconjurau, împărțirea sa interioară și obiectele care se aflau în el, Iosif Flaviu ne dă o imagine de ansamblu a acestei minunate construcții. Nu era nimic — scrie el — în exteriorul templului care să nu încînte ochii și să nu umple sufletul de uimire, căci templul era acoperit cu foițe de aur pe o așa mare suprafață încît îndată ce se iveau zorilor, acestea (foițele) nu erau mai puțin strălucitoare decît razele soarelui înseși. Cît despre părțile templului neacoperite cu aur, străluceau și ele la fel datorită albului pietrei din care erau construite, așa încît străinilor care nu văzuseră încă templul, li se părea, privind de departe, că văd un munte acoperit de zăpadă. Tot acoperișul templului era ca și semănat cu cuie de aur foarte ascuțite, pentru a împiedica păsările să se așeze pe el și să-l murdărească.

Iosif Flaviu nu-i omite nici pe slujitorii templului. Ei face o prezentare a celor trei trepte ale preoției Vechiului Testament, descriind cu lux de amănunte veșmintele liturgice specifice fiecăreia. Descrie de asemenea fortăreața Antonia zidită de Irod cel Mare la punctul de întîlnire a galeriilor ce înconjurau templul din sud si din vest.

Înfățișînd frumusețea cetății sfinte și strălucirea monumentelor ei, Iosif a urmărit să pună mai bine în evidență marea distrugere care a urmat și pierderile imense care s-au înregistrat, avansînd ideea — iată foarte actuală încă în urmă cu două mii de ani — că războiul nu poate cauza decît nefericire, distrugeri și moarte.

reasons de mare pletate. Agé se face es ons mu avem un himbr som

<sup>42</sup> Despre războiul iudaic, cartea a V-a, cap. XIII, p. 731-732.

<sup>43</sup> Idem, p. 734.

<sup>44</sup> Ibidem.

<sup>45</sup> Idem, p. 736.

În ciuda hotărîrii adoptate de Titus de a fi cruțat templul, un soldat roman i-a dat totuși foc și astfel "edificiul cel mai admirabil din cîte au existat vreodată" — scrie Iosif, a fost transformat în ruine. În timp ce focul devora astfel acest superb templu, soldații romani dedați jafului îi omorau pe toți pe care îi întîlneau în cale. Nu iertau nici vîrsta, nici rangul social. Bătrîni și copii, preoți și laici erau trecuți prin ascuțișul sabiei. Totul se afla învăluit de acest măcel. Și cei care implorau îndurare erau tratați la fel de inuman ca și cei care aveau curajul de a opune rezistență pînă la ultima suflare. Gemetele celor care mureau se amestecau cu trosnetele caselor care ardeau."

Iosif încheie descrierea acestui dezastru cu menționarea dispoziției date de Titus de a fi dărîmat Ierusalimul pînă în temelie, lăsînd în picioare numai zidul de vest care înconjura curtea templului și care a devenit mai tîrziu "Zidul plîngerii".

"Astfel — conchide Iosif — a fost sfîrșitul Ierusalimului, a cărui cauză nu poate fi atribuită decît celor care au aprins focul războiului".41

- 3. Autobiografia (Viața) lui Iosif nu cuprinde din viața sa decît scurte detalii, la început și la sfîrșit. Restul cărții nu este decît o apologie a comportării autorului în timpul cît s-a aflat comandant militar în Galileea. Această apologie este îndreptată contra lui Iustus de Tiberiada, care a scris o istorie a războiului iudaic într-un fel care nu convenea lui Iosif. Cartea este posterioară morții lui Agrippa (anul 100).
- 4. Contra lui Appion sau Despre vechimea istoriei evreilor. Este o pledoarie scrisă după anul 93, contra unui autor egiptean pe nume Appion care contesta vechimea religiei evreilor pe motiv că istoricii vechi, mai ales greci, nu se referă în scrierile lor la evrei. În cuvîntul înainte la această scurtă operă a sa (este scrisă în două cărți), Iosif arată explicit motivul pentru care a scris-o spunînd: "Cred să fi arătat clar în istoria pe care am scris-o în greacă despre cele ce s-au petrecut pe parcursul a cinci mii de ani, cum că națiunea noastră iudaică este foarte veche, după cum rezultă din sfintele noastre Scripturi și că ea nu-și trage originea din nici un alt popor. Dar văzînd că mulți acordă credit calomniilor unor răuvoitori care neagă această vechime și se întemeiază pentru a o contesta pe aceae că cei mai vestiți istorici greci nu vorbesc despre această vechime, am crezut de datoria mea să fac cunoscută reaua lor intenție și să îi previn pe aceia care s-au lăsat acaparați de impostura lor, făcînd să se vadă cît mai pe scurt posibil, pentru cei care iubesc adevărul, care este vechimea rasei noastre. Voi folosi pentru a da autoritate la ceea ce voi spune pe cei mai celebri istorici antici greci ... Voi adăuga apoi motivele care i-au împiedicat pe mulți istorici greci de a vorbi despre noi". \*\*

În cuprinsul cărții sale, Iosif merge într-adevăr pe această linie, dar formulează în același timp și cîteva principii interesante privind cercetarea istorică. În capitolul I al Apologiei sale el îi dezaprobă pe aceia care pun bază numai pe ceea ce spun grecii despre lucrurile vechi si ignorează total ceea ce ar mai fi putut spune și alții. Nu trebuie uitat, arată Iosif, că înaintea grecilor au început să însemneze fapte ale istoriei egiptenii, caldeenii și fenicienii. Dacă în ce privește cele cerești (astronomia) și divine (teologia) grecii se mărturisesc a fi discipoli ai egiptenilor si caldeenilor, nu mai putin trebuie să se considere astfel si în ce priveste scrierea istoriei. În continuare, Iosif apără valoarea istoricilor autohtoni și a scrierilor lor, care pot depăși în importanță operele străinilor atunci cînd este vorba de mai corecta și mai completa redare a faptelor istorice proprii neamului respectiv. Nimeni nu se poate îndoi — spune Iosif — că egiptenii și babilonienii au avut dintotdeauna o mare grijă de a-și scrie propriile anale. De la fenicienii cu care s-au amestecat, grecii au învățat același lucru. Oare la evrei să nu fi existat astfel de preocupări? Răspunsul lui Iosif este afirmativ. Părinții noștri, spune el, au încredințat preoților și profeților o astfel de grijă de a însemna în arhivele publice faptele mai deosebite. Lucrul acesta se continuă pînă azi fiind făcut prin oameni de mare pietate. Așa se face că noi nu avem un număr nedefinit de cărți,

<sup>46</sup> Idem, cap. XXVII-XXVIII, p. 777.

<sup>47</sup> Idem, cartea a VII-a, cap. 1, p. 788.

<sup>48</sup> Contra lui Appion, în Flavius Joseph, op. cit., p. 828.

care s-ar contrazice între ele în redarea adevărului, ci numai atîtea cîte provin de la bărbații noștri autorizați. În aceste cărți nu pot exista contraziceri, ele fiind opera profeților, care au scris adevărul pur prin inspirație și prin mișcarea duhului lor de către Dumnezeu însuși. "Avem astfel — continuă Iosif — 22 de cărți care cuprind tot ceea ce s-a petrecut și care ne privește, de la începutul lumii și pînă la ora actuală, și numai acestora sîntem obligați să le acordăm crezare. Dintre acestea cinci cărți sînt ale lui Moise, care raportează tot ceea ce s-a întîmplat pe parcursul a trei mii de ani, pînă la moartea sa, și de asemenea succesiunea descendenților lui Adam. Profeții care i-au succedat acestui admirabil legislator au scris în alte treisprezece cărți tot ceea ce s-a întîmplat după moartea acestuia și pînă la domnia lui Artaxerxe, fiul lui Xerxes, regele perșilor. Alte patru cărți conțin imne și cîntări întru lauda lui Dumnezeu și porunci pentru orinduirea moravurilor noastre. S-a scris de asemenea tot ceea ce s-a petrecut după Artaxerxe, pînă în timpurile noastre, dar pentru că n-a mai fost ca înainte o succesiune a profeților, nu se acordă acestor cărți același credit pe care-l acordăm cărților la care ne-am referit înainte și pentru care noi avem un asemenea respect încît nimeni, niciodată n-ar îndrăzni să omită, să adauge sau să schimbe cel mai mic lucru din ele. Noi le considerăm divine și le numim astfel. Mărturisim că vom împlini ceea ce scrie în ele fără schimbare și că vom muri bucuroși, dacă va fi nevoie, spre a le păstra. Tocmai acest fapt a făcut ca un număr atît de mare de captivi ai națiunii noastre să sufere torturi și moarte în "spectacole date poporului, fără ca cineva să poată scoate din gura lor un singur cuvînt contra respectului datorat legilor si tradițiilor părinților nostri".4º Aceste cărți reprezintă sursa cea mai autorizată pentru stabilirea vechimii poporului evreu și a credinței sale monoteiste. Dar pentru că unii nu se multumesc numai cu mărturiile cuprinse în aceste cărți, Iosif îi aminteste asa cum a promis, și pe aceia dintre istoricii păgîni care s-au referit în scrierile lor la poporul evreu. El lărgește cercul acestora în sensul că nu se limitează numai la greci, ci îi are în vedere și pe cei de alt neam. De altfel, cu aceștia și începe, pentru că ei îi preced în timp pe istoricii greci. Primul istoric menționat este Manetho, preot și arhivar în Heliopolis (Egipt), care a trăit în sec. III î.d.Hr. și a scris o istorie a dinastiilor egiptene. Opera acestuia a fost folosită și de unii scriitori creștini, în scopul determinării cronologiei biblice.

De la babilonieni îl amintește pe Berosus, istoriograf, astronom și preot al lui Bel în Babilon. A trăit și el în sec. III î.d. Hr., scriind trei cărți în limba greacă despre antichitățile asiro-babiloniene.

În sfîrșit, dintre greci, Iosif îi amintește pe Herodot, Polybiu, Clearc, discipol al lui Aristotel și Hecatos Abderitul, ca unii care s-au ocupat de evrei și țara lor.

5. A patra carte a Macabeilor intitulată: Περι αυτοκρατορος λοΥισμου — "Despre imperiul rațiunii" sau "Despre singur țiitorul gînd" și atribuită lui Iosif de către unii Părinți ai Bisericii, nu este în realitate a sa. El ne informează în schimb că ar fi scris o istorie a Seleucizilor, la care se referă de mai multe ori.50

Valoarea istorică a operei lui Iosif Flaviu

În antichitatea creștină și în evul mediu opera lui Iosif Flaviu s-a bucurat de o mare pretuire. Fer. Ieronim îl onorează pe autorul ei cu apelativul de "Tit Liviu grec".51 Ulterior însă unii autori care i-au cercetat cu mai ascuțit spirit critic opera, l-au judecat mai puțin favorabil. Aceasta și pentru motivul că Iosif a avut un caracter nu tocmai onorabil. El a vizat adeseori slava sa si interesele personale. Poate n-ar fi drept să acceptăm fără o anumită rezervă acuza că si-ar fi renegat străbunii, dar în orice caz, în relatările sale despre războiul iudaic, el a compromis destul de grav cota eroică a luptei susținute a evreilor contra romanilor și se arată admirator prea servil al acestora din urmă. Iosif atribuie rezistență față de romani numai cîtorva fanatici deși știa bine că un popor întreg s-a manifestat permanent cu dîrzenie spre a scutura jugul străin. Altfel, relatările sale

<sup>49</sup> Idem, p. 829.

<sup>50</sup> Antichitățile iudaice, cartea a XII-a, cap. V, 5. 51 Ep. XXII ad Eustoch., 35, Migne P. L., t. XXII, col. 421.

despre război sînt exacte. Cît privește discursurile pe care el le pune pe buzele

eroilor săi nu sînt se pare decît exerciții de retorică.

Scopul prea îngust pe care și-l propune Iosif de a glorifica ostentativ istoria poporului său încă i-a deformat adeseori judecata. Pe de altă parte, el a ocolit în chip forțat tot ceea ce i-ar fi putut deranja în vreun fel pe romani. Astfel, de exemplu, trece complet sub tăcere tot ceea ce era în legătură cu speranțele mesianice ale evreilor și cu realizarea acestora. El știa bine că evreii așteptau venirea lui Mesia și că în credința lor, acesta trebuia să fie un eliberator, dar evită să se refere la un astfel de fapt, iar cînd totuși este constrîns să o facă, încearcă să-i scuze pe compatrioții săi zicînd că ei au ajuns la această credință bazîndu-se pe oracole ambigue. Mereu caută să ascundă pasiunile politice ale compatrioților săi și se străduiește să asimileze instituțiile iudaice celor romane și grecești. Din farisei, saduchei și esenieni, el face simpli membri ai unor secte filozofice asemănătoare stoicilor și epicureilor.

"Trebuie să ne desolidarizăm — scrie un cercetător al operei și vieții lui Iosif Flaviu — de trunchierile pe care acesta le aduce relatărilor biblice, mai ales în primele zece cărți ale Antichităților. Adaosurile sale la textul sacru nu sînt de cele mai multe ori decît ecouri ale reveriilor rabinice". Într-adevăr, elementul de legendă este uneori prea evident. Același cercetător îl caracterizează în ansamblu astfel: "Fără să fi fost un scriitor și istoric de prima mînă, Iosif face o bună figură printre autorii epocii sale. El nu are nici mai puține defecte, nici mai multe calități decît cea mai mare parte a istoricilor greci și latini, care au scris în primul și al doilea secol al erei creștine". N-ar putea nimeni tăgădui veridicitatea unei astfel de caracterizări și cu toate acestea pare straniu faptul că aceiași autori care îi cîntăresc cu maximă exigență valoarea operei lui Iosif Flaviu se folosesc masiv de ea și de cele mai multe ori ca de unica sursă de informare. Este cert că atît la evrei cît și la creștini, cel puțin epoca de după Macabei și pînă la anul 70 d. Hr. este cunoscută mai ales din cărțile lui Iosif Flaviu. Manualele de istorie biblică și arheologie, atît în Răsărit cît și în Apus, au fost și au rămas tributare acestui scriitor evreu.

Pr. prof. D. Abrudan

<sup>52</sup> H. Lesêtre, Joséphe Flavius, art. în "Dictionnaire de la Bible", publié par F. Vigouroux, t. troisième, deuxième partie, J.-K., Paris, 1926, col. 1676—1679.
53 Ibidem.

#### TEOLOGIE ȘI SPIRITUALITATE LA SF. SIMION NOUL TEOLOG \*

Problema naturii și semnificației ultime a teologiei și a aplicațiilor sale concrete se află actualmente din ce în ce mai mult în centrul dezbaterilor ecumenice, atît la nivel interortodox cît și interconfesional. Dezbaterile în cauză sînt determinate de eforturile generale ale Bisericilor, aflate într-un amplu dialog și vastă confruntare cu religiile lumii și profundele mutații din mentalitatea societății contemporane, de a promova o teologie înnoitoare pentru viața Bisericii și a lumii, adecvată atît esenței mesajului evanghelic cît și exigențelor epocii noastre. Semnificativ în acest sens e faptul că cele două congrese de teologie ortodoxă desfășurate pînă astăzi (Atena 1936, 1976) au avut în centrul lor dezbaterea temelor: poziția științei teologice în Biserica Ortodoxă¹ și respectiv: teologia Bisericii și realizarea ei;² al IV-lea seminar teologic ecumenic organizat de Centrul ortodox al Patriarhiei Ecumenice de la Chambésy — Geneva (mai—iunie 1983) și-a consacrat lucrările

<sup>\*</sup> Lucrare de seminar întocmită și susținută în cadrul cursurilor de doctorat la catedra de Teologie dogmatică și simbolică sub îndrumarea P.C. Pr. Dr. Ioan Ică, care a dat și avizul pentru publicare.

<sup>1</sup> Procès-verbaux du I-er Congrès de Théologie Ortodoxe (Athènes, 29 nov.—6 dec. 1936), ed. par. A. Alivisatos, Athènes, 1938. Tema principală se diviza în 5 subteme: a) determinarea principiilor fundamentale ale Ortodoxiei (P. Bratisiotis, S. Bulgakov); b) libera cercetare științifică în teologie și autoritatea bisericească (V. Vellas și E. Antoniadis); c) determinarea influențelor exterioare asupra teologiei ortodoxe după căderea Constantinopolei (H. Papadopulos, C. Diovuniotis, G. Florovsky); d) noua teologie ortodoxă în raporturile ei cu teologia patristică și noile concepții și metode teologice. Tradiția în general (D. Balanos, G. Florovsky); e) misiunea științei teologice pentru limpezirea conștiinței bisericești (A. Dimitrievici). Într-o secțiune secundă Congresul s-a ocupat de: problema convocării unui sinod panortodox și procedura de urmat, codificarea Sf. Canoane; revizuirea textelor liturgice; misiunea externă și înternă; Biserică și cultură; Biserică și stat; Biserică și chestiunile sociale; și întemeierea unei reviste teologice ortodoxe internaționale.

<sup>2</sup> Procès-verbaux du II-e Congrès de Théologie Orthodoxe (Athènes, 19—29 aug. 1976), ed. par. S. Agourides, Athènes, 1978. Tema generală introdusă de N. Nissiotis s-a defalcat în 3 subteme, în care s-au discutat cîte 3 probleme prezentate de cîte 2 referenți și urmate de cîte 2 comentarii critice: I. Teologia ca expresie a vieții și conștiinței Bisericii: Liturghie și spiritualitate (C. Andronikoff, A. Jevitič), Spirit comunitar și conciliaritate (N. Zabolotsky, C. Mutatidis); Aspecte istorice și eshatologice ale vieții Bisericii (Th. Stylianopoulos, T. Koev); II. Teologia ca expresie a prezenței Bisericii în lume: Problema prezenței Bisericii în lume în conștiința ortodoxă (A. Schmemann, N. Tarazi); Misiune și îndatoriri pastorale (A. Yannoulatos, G. Marcu); Dinamica lumii în Biserică (D. Stăniloae, C. Eltchaninoff); III. Teologia în reînnoirea vieții Bisericii: Examinare critică a aplicațiilor teologiei (H. Constantinidis, I. Romanidis); Catolicitate și etnicitate (I. Karmiris, A. Plămădeală); Ecumenicitatea Ortodoxiei (A. Osipov, V. Istavridis).

discutării temei: teologia în Biserică și în lume, iar concomitent cu seminarul teologic de la Chambésy, la Universitatea din Tübingen s-a desfășurat un amplu Simpozion ecumenic internațional occidental sub egida unei teme sugestive prin însăși formularea ei: teologia — încotro? 4

Ce trebuie să fie o teologie înnoitoare? Ce este o teologie "veche"? Ce este, în ultimă instanță, teologia Bisericii? Sînt întrebări vitale al căror răspuns este căutat astăzi cu nerăbdare și încredere, cu neliniște dar și cu speranță de toate Bisericile crestine, și la care Biserica Ortodoxă este chemată să dea și ea răspunsul propriu, răspuns pe măsura interogațiilor și frămîntărilor omului contemporan, dar în deplin consens cu marea Tradiție apostolică și patristică pe care are conștiința de a o reprezenta plenar și autentic. Autocritică față de excesele aplicațiilor sale istorice, sensibilă și deschisă față de necesitatea ca Adevărul, al cărei "stîlp și întărire" este, să fie propovăduit în mod eficient și convingător la tot omul și fiecărei generații - chiar și reformulat în categorii noi, dacă împrejurările o reclamă — teologia ortodoxă se distinge actualmente între celelalte teologii crestine prin accentul pe care-1 pune, mai înainte de toate, pe păstrarea identității experienței și mesajului ei actual cu "credința predată o dată pentru totdeauna sfinților" (Iuda, 3). Accent justificat în condițiile actuale și de faptul că, din păcate, glasul Sfinților și al Părinților este mult prea puțin ascultat în ansamblul teologiei contemporane, uneori chiar si în cercurile teologilor ortodocsi, din cauza părerii că Părinții sînt vechi, iar problemele actuale, noi. Accentuarea excesivă și unilaterală, insuficient de critică, a tendinței de "aggiornare" și adaptare a vieții și teologiei Bisericii la condițiile în profundă schimbare ale societății contemporane, face ca exigența pusă de Biserica Ortodoxă teologului modern ca, înainte de a încerca să dea un răspuns autentic problemelor contemporane, să meargă în prealabil la Părinți, să nu fie tratată cu responsabilitatea și gravitatea necesară ci să fie rapid taxată drept conservatorism, tradiționalism retrograd etc. Dar nici problemele nu sînt, în esență, atît de noi pe cît par, nici Părinții nu trebuie tratați ca produs teologic al unei epoci istorice revolute, ci cu constiința clară că duhul lor — nu neapărat întotdeauna și litera lor — nu este și n-ar trebui să fie altceva decît expresia originară și autentică a etosului vieții și conștiinței Bisericii lui Hristos dintotdeauna.

Conștientă de faptul că are a propovedui lumii nu o "altă Evanghelie", adaptată și acomodată mentalităților fluctuante ale nici unei epoci particulare, și prin care "să caute să placă oamenilor", ci pe cea "neprimită nici învățată de la om, ci

<sup>3</sup> La théologie dans l'Eglise et dans le monde (Etudes thélogiques de Chambésy)
4), Chambésy-Genève, 1984; Simpozionul și-a organizat lucrările pe 6 secțiuni:
I. Nașterea teologiei creștine (W. Schneemelcher, J. Meyendorff); II. Teologia în evul mediu și în epoca modernă (W. Kluxen, E. Iserloh, G. Galatis, H. F. Geisser);
III. Diversele curente în teologia ortodoxă de azi (V. Istavridis, I. Bria, Th. Zissis,
D. Constantelos); IV. Teologie și științele naturii, pe exemplul biologiei (J. Papavassiliou, S. Harakas); V. Teologie și științe sociale (G. Mantzaridis, M. Honecker,
D. Savramis); VI. Teologia și Biserica (N. Nissiotis, N. Matoukas, Ch. Schönborn,
W. Beinert, E. Theodorou), încheiate cu o masă rotundă cu tema: "Ce așteaptă
Biserica de la teologie"?

<sup>4</sup> H. Küng — D. Tracy (Hrsg), Teologie — wohin? Auf dem Weg zu einem neuen Paradigma, și Das neue Paradigma von Theologie. Strukturen und Dimensionen, (Ökumenische Theologie 11 și 12) Benzinger-Gerd Mohn, 1984—1985. Simpozionul și-a concentrat lucrările asupra transformărilor structurale survenite de-a lungul istoriei în aspectul epistemic al teologiei pornind de la modelul hermeneutic al paradigmei epistemologice și al modificărilor ei istorice în lumina ultimelor rezultate ale epistemologiei (teoria generală a științei). Lucrările din primul volum urmăresc diferitele schimbări de paradigmă în teologie la Origen, Augustin, Thomas d'Aquino, Luther, protestantismul liberal, sub influența iluminismului, pînă la trecerea actuală de la modernism la postmodernism; cele din al doilea volum discută retrospectiv și prospectiv structurile și dimensiunile unei noi paradigme în teologie în perspectiva relațiilor cu teoria generală a științei, teologia biblică și filosofia, a rolului istoriei și politicii și a corelării aspectelor globale și particulare.

primită prin descoperirea lui Iisus Hristos" (Gal. 1, 6, 10, 12), "întru Care locuiește trupeste toată plinătatea Dumnezeirii" (Colos. 2, 9), în vederea înnoirii ontologice întru El, ca Dumnezeu, a tot cel ce crede, căci, "chiar dacă am cunoscut pe Hristos după trup, acum nu-L mai cunoaștem, încît dacă este cineva în Hristos, este făptură nouă; cele vechi au trecut, iată toate s-au făcut noi" (2. Cor. 5, 16-17), Biserica Ortodoxă nu se poate inspira, în eforturile sale de promovare a unei teologii autentice, în același timp originare și înnoitoare, care să sprijine efectiv reînnoirea vieții sale și să contribuie la o prezență mai dinamică și eficientă a sa în lume, de altundeva decît din modelele supreme de teologhisire pe care le detine în persoana Apostolilor și a Sfinților ei Părinți, a căror întreagă existență, viață și gîndire reprezintă concret expresia vie a înnoirii omului în Biserică, de către Hristos, prin Sfîntul Duh. Într-o asemenea perspectivă, consecvent patristică, autenticitatea oricărui demers ortodox ce-și propune a elucida chestiunea naturii ultime a teologiei și a înnoirii în aplicațiile ei concrete, se verifică prin modul în care dă o interpretare dogmatică aprofundată unei situații liturgice concrete: și anume faptului că, în cultul ei, în a sa lex orandi, Biserica Ortodoxă apare extrem de restrictivă în utilizarea apelativului de "teologul" acordat Sfinților ei Părinți, neconferindu-l nici celui mai mare predicator si exeget (Sf. Ioan Hrisostom), nici celui mai sobru si precis dogmatist (Sf. Ioan Damaschin), ci numai Sfintilor Ioan Apostolul și Evanghelistul, Grigorie de Nazianz și Simeon "Noul Teolog", în centrul teologhisirii cărora se află vederea Sfintei Treimi în lumina necreată a slavei iubirii Sale vesnice, iradiind din umanitatea transfigurată a lui Iisus Hristos Cel înviat și înăltat, devenită la Cincizecime Trupul tainic al Bisericii. Calitatea lor de "teologi" prin excelență ai Bisericii Ortodoxe pare a decurge astfel din dubla lor condiție de apărători ai Treimii și de mărturisitori și propovăduitori ai experienței concrete a comuniunii personale de lumină și iubire a credinciosului, încorporat prin credință, Taine și împlinirea poruncilor, în Trupul tainic al Bisericii, cu Sfînta Treime sub forma vederii slavei Ei necreate și eterne manifestată în umanitatea preamărită și eclesială a lui Hristos.

În cele ce urmează ne propunem o scurtă analiză și reflecție asupra implicațiilor ce decurg din conceptul de "teologie" al celor trei "teologi" "kath'exochén" ai Bisericii răsăritene în soluționarea dezbaterilor actuale referitoare la natura teologiei Bisericii și înnoirii ei.

Într-o definiție preliminară, de maximă generalitate, teologia constituie un discurs uman despre Dumnezeu în baza cunoașterii Sale făcute cu putință de actul prealabil al Revelației sau descoperirii Sale oamenilor, discurs adresat oamenilor în vederea mîntuirii lor în unire cu Dumnezeu din robia păcatului, ignoranței și a morții. Chiar și numai din această definiție se vede limpede că natura lui Dumnezeu și a Revelației Sale ("conceptul" de Dumnezeu) determină în mod decisiv atît natura cunoașterii lui Dumnezeu (theognosia) cît și a discursului despre Dumnezeu (theologia); în ultimă instanță, determinația esențială a teologiei nu poate veni decît din partea "obiectului" ei: Dumnezeu. Există, astfel, în principiu, 3 modalități de teologhisire, corespunzătoare celor 3 modalități ale Revelației și celor 3 "concepte" de Dumnezeu elaborate pe baza acestora:

— o teologie mitologică, metafizic-speculativă sau mistică, ca "teologia" vechilor Elini (și a Indiei), corespunzînd experienței sacrului ca absolut sau esență

<sup>5</sup> Pentru presocratici cf. W. Jaeger, Die Theologie der früher griechischen Denker, Stuttgart, 1964; Platon, Politeia, II, 18, 379 A; Aristotel, Metaphysika, III, 4, 1000 A; XII, 10, 1075 B și mai ales XI, 7, 1064 B; pentru stoici cf. Augustin, De Civitate Dei, VI, 5 și Euseb, Caes. Prepar. evang. IV, 1—4; Strabon, Geographika X, 3, 23 (474); și operele ultimului mare filosof neoplatonic, Proklos (410—485), autor al unei masive "Theologia Platonica", în 6 cărți, (ed. E. Portus, Hamburg, 1618; ediție critică modernă în curs de H. D. Saffrey — L. G. Westernik, Paris, Les Belles Lettres, 1968, 1974, 1978) și a unei "Elementatio theologica" în 211 teoreme (ed. critică E. R. Dodds, Oxford, 1933), în mare vogă la umaniștii bizantini din sec. XI—XII, pentru care a fost combătută la mijloc. sec. XII de episcopul Nicolae al Metonei, Refutatio institutionis theologici Procli philosophi platonici, ed. critică Ath. Angelou, Athenes-Leiden, E. J. Brill, 1984.

impersonală, imanent cosmosului, din religiile și metafizicile naturale (ce sfîrșesc fără excepție în panteism) și în care nu e vorba de o Revelație propriu-zisă a lui Dumnezeu, cît de doctrine ezoterice prin care omul caută să-și reveleze singur Absolutul plecînd de la manifestările lui cosmice;

- o teologie pur istoric-narativă, exegetică sau legislativă, fundamentalistă, ca "midrash"-ul, "hagada" și "halakha" teologiei rabinice a Talmudului și sinagogii," corespunzătoare experienței unui Dumnezeu monopersonal, revelat în acte istorice clare, dar inaccesibil în misterul vieții sale intradivine transcendente, neputînd intra în comuniune reală cu omul (cf. Ex. 33, 18—23; Jud. 6, 22—23; 13, 22; Is. 6, 5) pe care-l ține la distanță prin Lege și Profeți, organe de exprimare a voinței, nu a ființei Sale;
- o teologie a Bisericii, nici "elenică", nici "iudaică", corespunzătoare experienței Dumnezeului, comuniune personală treimică, revelată concret în forma slavei iubirii Sale veșnice iradiind din umanitatea istorică, preamărită și eclesială a lui Iisus Hristos.\*

În Revelația Sa mîntuitoare și mîntuirea Sa revelatorie, Hristos n-a descoperit lumii nici o doctrină ezoterică (de tip elenic, hindus etc.), nici o lege mîntuitoare (de tip semitic, iudaic și islamic) prin care oamenii să-și poată căuta singuri și la distanță de Dumnezeu mîntuirea de neștiință și păcat, aprofundînd intelectual adevărurile comunicate de El despre Dumnezeu ca un Profet, acceptînd prin credință reconcilierea noastră cu Dumnezeu prin sacrificiul de pe Cruce și urmînd Lui prin implinirea preceptelor și imitarea voluntară a modelului Lui etic. Hristos descopere și deschide lumii în umanitatea Sa, preamărită de Tatăl în Sfîntul Duh la Botez, Schimbarea la Față, Înviere și Înălțare, și extinsă de la Cincizecime în istorie sub forma Trupului Lui tainic — Biserica, nu o nouă Toră ca pe Sinai lui Moise, ci, ca pe Tabor, însăși comuniunea Sa de slavă și iubire veșnică cu Tatăl și cu Duhul, comuniune ce izbăvește pe tot cel ce crede, din robia neștiinței, păcatului și morții, dăruindu-i cunoaștere, iertare și viață veșnică prin împărtășirea de însăși Iubirea plină de slavă și lumină pe care o au întru Ele Persoanele Sfintei Treimi din eternitate. "Pentru că dacă Legea prin Moise s-a dat, Harul și Adevărul au venit prin Iisus Hristos. Pe Dumnezeu nimeni nu L-a văzut vreodată; Fiul, Cel Unul-Născut, Care este în sînul Tatălui, Acela L-a făcut cunoscut", căci El "Cuvîntul", "Cel ce era dintru început la Dumnezeu", "s-a făcut trup și s-a sălășluit (făcut

<sup>6</sup> Pentru detalii despre teologia Talmudului și Kabalei cf. C. Daniel, Scripta Aramaica 1 (Biblioteca Orientalis), Editura Științifică și Enciclopedică, București, 1980, p. 171—276. Ca și mistica islamică sufită, mistica iudaică kabalistă (vezi lucrările fundamentale ale lui H. Corbin, și respectiv G. Scholem) nu reprezintă eflorescențe ale monoteismului semitic apărînd sub influența gnosticismului și a speculației mistice panteizante a neoplatonismului antic ca expresie a crizei și neputinței iudaismului și islamismului ca religii ale Cărții și cuvîntului de a satisface nevoile spirituale ale vocațiilor religioase excepționale ivite în sînul lor.

<sup>7</sup> Pentru referințe exacte și o încursiune terminologică în înțelesul termenului "theologia" în patristica greacă de la Apologeți la Sf. Grigorie Palama vezi P. K. Christou, art. "Theologia" în "Threskeutikè kai ethikè enkyklopaideía" VI (1965), și G. Mantzaridis, He ennoia tês theologias, "Kleronomía" 1 (1969), 1, p. 103—120; cf. de asemenea și B. Skouteris, Hê ennoia tôn horôn "theologia, theologos, theologeîn", en tè didaskalia tôn Hellenon Patéron kai Ekkesiastikôn Syngraphéon méchri kai tôn Kapadokôn, Athena, 1972, care reia pe o bază largă studiul util încă al lui F. Kattenbusch, Die Entstehung einer christlichen Theologie. Zur Geschichte der Ausdrücke "theologia, theologeîn, theologos", "Zeitschrift für Theologie und Kirche" 11 (1930), p. 161—205, reeditat separat în seria "Libelli" 69 de Wiss. Buchgesselschaft, Darmstadt, 1962.

<sup>8</sup> În considerațiile anterioare rezumăm succint cap. "Les deux monothéismes", din cursul lui VI. Lossky, *Théologie dogmatique* (I), "Messager de l'Exarchat du Patriarche Russe en Europe Occidentale" 12 (1964), nr. 46—47, p. 85—88 și 90—92, și presupunem precizările Pr. Prof. D. Stăniloae din *Teologia dogmatică Ortodoxă* I, București, 1978, p. 79—92 II, p. 109—1110, ca și *Iisus Hristos și restaurarea omului* (seria teologică 24), Sibiu 1943, p. 185—187.

cort - eskénosen) între noi și am văzut slava Lui (etheasámetha tèn dóxan autou), slavă ca a Unuia-Născut din Tatăl, plin de Har și de Adevăr" (In. 1, 17-18. 2. 14). Așa cum precizează Însuși Mîntuitorul în Rugăciunea Sa de pe urmă din grădina Getsimani, dinaintea Patimii Sale, este vorba nu de altă slavă decît de "slava pe care am avut-o la Tine (Tatăl) mai înainte de a fi lumea" (In. 17, 5), căci "slava pe care Tu Mi-ai dat-o Mie, le-am dat-o lor, ca să fie una precum Noi una sîntem: Eu întru ei și Tu întru Mine, ca ei să fie desăvîrșiți întru unitate, ca să cunoască lumea că Tu M-ai trimis și i-am iubit pe ei, precum M-ai iubit Tu pe Mine. Părinte, voiesc ca unde sînt Eu să fie împreună cu Mine și aceia pe care Mi i-ai dat. ca să vadă slava Mea pe care Tu Mi-ai dat-o, pentru că Tu M-ai iubit pe Mine mai înainte de zidirea lumii, ... și ca iubirea cu care M-ai iubit Tu să fie în ei și Eu în ei", "ca toți să fie una, după cum Tu, Părinte, întru Mine și Eu întru Tine, așa și aceștia în Noi să fie una, ca lumea să creadă că Tu M-ai trimis" (In. 17, 22-24, 26, 21). Experiența vederii Slavei comune a Sfintei Treimi, identică cu sălășluirea Iubirii intratrinitare în comunitatea Ucenicilor lui Hristos, leagă astfel si fundamentează nemijlocit unitatea Bisericii "pline de Treime" pe unitatea Sfintei Treimi. Ea este condiționată, însă, de preamărirea umanității lui Hristos prin Cruce, înviere și înălțare ("Pentru ei Eu Mă sfințesc pe Mine Însumi ca și ei să fie sfințiți întru Adevăr"; In. 17, 19) și de trimiterea Mîngîietorului, "Duhul Adevărului", "ca să fie cu voi în veac"; "Acela vă va învăța toate și vă va aduce aminte despre toate cele ce v-am spus vouă", "vă va călăuzi la tot adevărul ... și cele viitoare va vesti vouă" (In. 14, 16—17. 26; 16, 7—15): "în ziua aceea veți cunoaște că Eu sînt întru Tatăl Meu și voi întru Mine și Eu întru voi" (In. 14, 20). "Ziua aceea" a Duhului care aduce descoperirea slavei iubirii Sfintei Treimi în umanitate nu este alta decît "ziua Bisericii" în statutul ei ontologic de Cincizecime perpetuă. Ca atare, experiența mîntuitoare a comuniunii cu Sfînta Treime în vederea slavei necreate a iubirii Sale intratrinitare eterne, este un eveniment fundamental eclesial condiționat strict și nemijlocit de incorporarea sacramentală a credinciosului în Trupul eclesial al lui Hristos prin credință, Botez (In. 1, 12—13; 3, 3. 5), Mirungere (I In. 2, 20—27) și mai ales Euharistie (In. 6, 56: "Rămîne întru Mine și Eu întru El cel ce mănîncă Trupul Meu și bea sîngele Meu") și de actualizarea etic-ascetic personală și comunitară a acestei comuniuni de lumină și iubire cu Sfînta Treime prin împlinirea poruncilor lui Hristos concentrate toate în iubirea de Dumnezeu și de aproapele: "Cel ce are poruncile Mele și le păzește, acela este cel ce Mă iubește; iar cel ce Mă iubește pe Mine va fi iubit de Tatăl Meu și-L voi iubi și Eu și Mă voi arăta (emphaniso) Lui ... De Mă iubește, deci, cineva, va păzi cuvîntul Meu și Tatăl Meu îl va iubi și vom veni la el și vom face sălaș (monén) la el"" (In. 14, 21. 23; cf. și I In. 2, 3—5; 3, 24; 4, 7—8, 16, 20—21; și 2 Pt. 1, 3-9).

În ființa ei ultimă, deci, teologia Bisericii, ca și cea a Apostolilor, nu este altceva decît mărturie (martyria) a comuniunii de slavă, iubire, lumină și viață dumnezeiască a credinciosului cu Sfînta Treime în transparența umanității preamărite a lui Hristos, devenite la Cincizecime Trupul tainic al Bisericii: "Ce era de la început, ce am auzit, ce am văzut cu ochii noștri, ce am privit și mîinile noastre au pipăit, despre Cuvîntul Vieții — și Viața (= comuniunea de slavă și iubire a Sfintei Treimi) s-a arătat și am văzut-o și dăm mărturie și vestim vouă (kai eorăkamen kai martyroûmon kai apangéllomên) Viața de veci, care era la Tatăl și s-a arătat vouă — ce am văzut și auzit aceea vă vestim vouă, ca și voi să aveți comuniune cu noi; și comuniunea (koinonía) noastră este cu Tatăl și cu Fiul Lui, Iisus Hristos" (I In. 1, 1—3; cf. 4, 14). "Și aceasta este mărturia (martyria), că Dumnezeu ne-a dat Viață veșnică și această Viață este în Fiul Său. Cel ce are pe Fiul, are Viața; cel ce nu are pe Fiul lui Dumnezeu, nu are Viață" (I In. 5, 11—12), căci numai la "cine mărturisește că Iisus este Fiul lui Dumnezeu, Dumnezeu rămîne în el și el în Dumnezeu" (I In. 4, 15). O atare mărturie însă, nu este cu putință omului decît în puterea Duhului Sfînt: "Iar cînd va veni Mîngiietorul, pe care Eu Îl voi trimite vouă de la Tatăl, Duhul Adevărului, Care de la Tatăl

<sup>9</sup> Origen, Selecta în Psalmos XXIII, 1; P. G. 12, 1265 B. "Biserica fiind plină de Treime", atunci și "teologia" Bisericii "este desăvîrșită în Treime": Athan. Magn., Contra Arianos I, 18; P. G. 26, 49 A.

purcede, Acela va da mărturie despre Mine, și voi dați (apoi) mărturie" (In. 15, 26-27). De aceea, propovăduirea "Evangheliei slavei lui Hristos, care este Chipul lui Dumnezeu" (II Cor. 4, 4), își trage forța nu din puterea raționamentelor convingătoare ale înțelepciunii lumii (cf. I Cor. 2, 1-16), ci din experiența duhovnicească a întîlnirii personale cu Hristos în lumina dumnezeirii Sale ("căci pentru aceasta m-am arătat, ție" spune Hristos Sf. Apostol Pavel pe drumul Damascului -"ca să te rînduiesc slujitor și martor al celor ce ai văzut și al celor pe care ți le voi arăta ție"; F. Ap. 26, 16; par. 22, 14-15; 9, 3 sq.). Experiența vederii slavei lui Dumnezeu pe fața lui Hristos nu este însă o harismă apostolică extraordinară, ci o vocație universal-creștină: "fiindcă Dumnezeu, Care a zis: strălucească din întuneric lumina — El a strălucit în inimile noastre spre luminarea cunoștinței slavei lui Dumnezeu pe fața lui Hristos. Și avem comoara aceasta (a acestei experiențe duhovnicești) în vasele de lut (ale trupurilor noastre)" (II Cor. 4, 6-7). De aceea, spre deosebire de Vechiul Testament, unde numai Moise a văzut mai îndeaproape slava Domnului și-și acoperea fața din pricina strălucirii ei cu un văl de fiii lui Israel (Ex. 34, 29—35), în Noul Testament, "noi toți, oglindind cu fața descoperită slava Domnului ne schimbăm la față în același chip (ten auten eikona metamorphoûmetha) din slavă în slavă, ca de la Duhul Domnului" (II Cor. 3, 18).

Detașată de experiența eclesială a vederii slavei Sfintei Treimi, teologia Bisericii ca discurs despre Dumnezeu trădează atît sensul ontologic ultim al Revelației, cît și natura de comuniune treimică a Dumnezeului revelat în Hristos ce face cu putință această experiență, regresînd practic la condiția monoteismelor, precrestine, impersonal (elenic) sau monopersonal (iudaic). Atit Sf. Ioan Apostolul și Evanghelistul (sf. sec. I) cît și Sf. Grigorie de Nazianz (330-389) și-au cîstigat apelativele de "teologi" exemplari ai Bisericii pentru faptul de a fi apărat — (primul împotriva gnosticismului mitologizant, în care Treimea se dizolva într-o cascadă de emanații eonice degradate progresiv din abisul impersonal, spirit pur, pînă la materie, pervertirea ultimă și închisoare a spiritului, Întruparea devenea astfel imposibilă din pricina incompatibilității ontologice între materie și spirit, iar Hristos se transforma într-un eon superior care și-a asumat un trup aparent pentru a putea comunica celor inițiați și aleși doctrina esoterică a mîntuirii intelectului dematerializat prin gnoza sferelor eonice superioare de unde acesta căzuse; iar al doilea, împotriva arianismului extremist a lui Eunomie, cu interpretarea sa subordinațianist-impersonală a Treimii după modelul triadelor neoplatonice (Tatăl = esența divină unică și supremă, radical transcendentă; Fiul și Duhul = creaturile sale prime, intermediare între ea și cosmosul creat) și cu teologia sa de tip intelectualist și raționalist de natură metafizică și dialectică (theologia = technologia 10 conceptuală) ce pretindea posibilitatea unei cunoașteri nemijlocite, totale și exacte, de către intelectul uman a esenței divine a Tatălui pe baza existenței unui nume natural (cf. dialogul platonic "Kratylos") al ei (agennesía = nenașterea), inerent intelectului uman) — Treimea cea de o ființă și nedespărțită, "obiectul" ultim al teologiei, Revelația ei concretă în Biserică, sub forma unei comuniuni personale în experiența sacramental-ascetică a vederii slavei necreate a Iubirii Ei veșnice iradiind din umanitatea preamărită și eclesială a lui Hristos, și teologia Bisericii ca mărturie vie a acestei experiențe.11

Astfel, în celebrele sale 5 Discursuri teologice rostite în anul 380 în capela Anastasia din Constantinopol, înainte de a demonstra scripturistic și dogmatic Adevărul suprem al teologiei Bisericii reprezentat de Sfînta Treime cea de o ființă și nedespărțită și a argumenta irefragabil consubstanțialitatea Fiului și Duhului cu Tatăl (discursurile III—IV "despre Fiul" și V "despre Sf. Duh"), Sf. Grigorie de

<sup>10</sup> Cf. Theodoret Cyr, Haeret. fab. comp. IV, 3; P. G. 83, 420 B.

<sup>11</sup> Vederea lui Dumnezeu în Hristos ca forma supremă a participării omului la viața lui Dumnezeu și țel final al Iconomiei divine e magistral dezvoltată de Sf. Irineu al Lyonului († 202), ucenic, prin sf. Polycarp al Smyrnei, al sf. Ap. și Ev. Ioan, în Adv. Haeres. IV, 20; ed. critică A. Rousseau, "Sources Chrétiennes" nr. 100, Paris, 1965, p. 624 sq.

Nazianz a tratat în prealabil în primele două discursuri introductive despre sensul posibilitatea si natura reflectiei teologice autentice în Biserică 12 Falsii teologi eunomieni care se bucură de vorbirile desarte, antitezele si logomahiile gnozei cu nume mincinos" (cf. I Tim. 6, 20, 4) si care "desfiintind toată calea evlaviei, au în vedere numai un singur lucru; să lege și să dezlege probleme", astfel, încît "marea noastră taină (a Treimii) e în primejdie de a fi (redusă la) o nenorocită abilitate tehnică (dialectică) (technýdrion)", 13 trebuie să știe că "nu aparține fiecăruia faptul de a filosofa despre Dumnezeu ..., nici oricînd, nici oricui, ci este și (o vreme) cînd, și (un auditoriu) căruia, și (o măsură) cît (trebuie vorbit despre Dumnezeu). Nu aparține oricui, ci celor ce s-au exercitat și au înaintat în contemplație și înainte de aceasta celor ce și-au curățit sau își curățesc sufletul și trupul. Căci pentru cel ce nu este curat atingerea de Cel curat nu este nici patimă, nici în afară de primejdie (cf. Platon, Phaidon, 67 C etc.) după cum nici pentru o privire bolnavă atingerea unei raze de soare. Cînd anume? Cînd ne dă răgaz lutul (materia trupului)si tulburarea din afară (a patimilor) si cînd (ratiunea) conducătoare nu este răvășită de închipuiri inoportune și rătăcitoare ... căci, într-adevăr, se cade (mai întîi) a avea răgaz și a cunoaste pe Dumnezeu și numai cînd avem vreme prielnică să judecăm (cf. Ps. 74, 3) rectitudinea teologiei. Cui anume? Celor ce consideră lucrul acesta cu seriozitate si care nu pălăvrăgesc cu plăcere despre el, ca despre oricare altul, (si anume) după cursele de cai si după spectacolele teatrale și cîntece, după (îmbuibarea) pîntecului și a celor de sub pîntece. Ce lucruri trebuie filosofate și în ce măsură? Cîte ajung pînă la noi și cît ajung la ele deprinderea și puterea ascultătorului"." "Nu zic că nu trebuie să pomenim oricind pe Dumnezeu. Căci pe Dumnezeu trebuie să-l pomenim (prin rugăciune) mai mult decît respirăm, si dacă se poate spune aceasta, nu trebuie să facem nimic altceva decît aceasta ... și, dacă trebuie să spunem și cuvîntul lui Moise, trebuie să pomenim pe Dumnezeu cînd ne culcăm, si cînd ne sculăm, si cînd călătorim (Deut. 6, 7) si cînd facem orice altceva, si prin pomenirea (lui Dumnezeu) să ne formăm spre curăție. Astfel încît nu faptul de a-L pomeni neîncetat îl opresc, ci vorbirea despre Dumnezeu (tò theologeîn), și nici teologhisirea (tèn theologian) ca pe ceva neevlavios, ci vremea nepotrivită (în teologhisire), nici învățarea pe alții (tén didaskalián), ci lipsa de măsură (în învățătură).15 "Să cădem deci, la învoială întreolaltă a grăi tainic despre cele tainice și cu sfințenie despre cele sfinte (mystikôs ta mystikà phthéngesthai kai hagiôs ta hagia)".16 Experienta teologului auten-

<sup>12</sup> Orat. 27—28 (Theol. I—II). P. G. 36, 12—53 și P. Gallay, Discours théologiques (27—31), "Sources Chrétiennes" nr. 250 Paris, 1978 (trad. rom. Gh. Tilea și N. I. Barbu, Cele cinci cuvîntări despre Dumnezeu, București 1947); ideile din aceste 2 discursuri reluate și în orat. 33, de moderatione in disputando, P. G. 36, 173—212; și poemul de vita sua v. 1208—1272, P. G. 37, 1112—1116. Pentru Sf. Grigorie de Nazians și doctrina sa spirituală a se vedea sinteza și bibliografia din articolul din Dictionnaire de Spiritualité (presc. D. Sp.) VI (1967), 932—971 (J. Rousse); J. Plagnieux, Saint Gregoire de Nazianze théologien, Paris, 1951, p. 168 sq.; Th. Špidlik, S. Gregoire de Nazianze. Introduction à sa doctrine spirituelle. (Orientalia Christiana Analecta 189), Roma, 1971, p. 134 sq. În românește: N. V. Stănescu, Teologie și viață la Sf. Grigorie de Nazianz, "Mitropolia Olteniei" 14 (1962), nr. 1—2, p. 3—12; drd. diac. M. Sava, Profilul teologului după Sf. Grigorie de Nazianz, "Studii teologice" 21 (1969), nr. 5—6, p. 387—398; St. Papadopoulos, Sf. Grigorie de Nazianz sau Teologul (trad. rom. de drd. I. Frăcea), "Glasul Bisericii" 41 (1982), nr. 1—3, p. 110—117. Interesant de urmărit și aprofundările gîndirii Sf. Grigorie din "Cuvîntările teologice", în comentariile extinse ale Sf. Maxim Mărturisitorul din celebrele sale "Ambigua" II, 13—30 și I, 1—4 (P. G. 91), trad. rom. Pr. Prof. D. Stăniloae, S. P. B. 80, București, 1983, p. 191—238 și 46—55.

<sup>13</sup> Orat. 27 (theol. I), 2; P. G. 36, 12 A, 13 AB; tr. rom. p. 1-2.

<sup>14</sup> Orat. 27, 3; col. 13 D—16 B; tr. rom. p. 2—3; cf. și orat. 28 (theol. II), 1, col. 25 C, trad. rom. p. 9.

<sup>15</sup> Orat. 27, 4; col. 16 BC; trad. rom. p. 3.

<sup>16</sup> Orat. 27, 5; col. 17 B; trad. rom. p. 4; cf. și orat. 33, 12; P.G. 36, 188 C: "este mare lucru a vorbi despre Dumnezeu, dar mai mare este a te curăți pentru Dumnezeu".

tic, pe care Sf. Grigorie o prezintă ca a sa proprie, este cea prefigurată de urcușul lui Moise pe muntele Sinai în care a primit teofania vederii slavei lui Dumnezeu și nu a ființei Sale înseși, care rămîne neapropiată și neînțeleasă: "Dar ce am pățit, o prietenilor și înițiaților și împreună-iubitorilor ai Adevărului? Mergeam să cuprind (cu mintea) pe Dumnezeu și așa am urcat pe munte și am pătruns în nor, ajungînd înlăuntrul lui, adică în afara materiei și a celor materiale, concentrîndu-mă în mine însumi pe cît mi-a fost cu putință. Şi cînd am privit, de-abia am văzut "spatele" lui Dumnezeu (Ex. 33, 23) și aceasta adăpostit de stîncă (Ex. 33, 22) adică de Dumnezeu-Cuvîntul Cel ce s-a întrupat pentru noi; și plecîndu-mă puțin am văzut nu prima și preacurată fire (natură) cunoscută numai de ea însăși, adică de Treime, și care rămîne înlăuntrul primei catapetesme și e acoperită de Heruvimi, ci pe cea din urmă și care ajunge la noi. Aceasta este, pe cît știu măreția (slavei) lui Dumnezeu în creaturile Lui și în cele produse și guvernate de El. Căci "spatele" lui Dumnezeu (îl alcătuiesc) lucrurile, care sînt semnele Lui de recunoaștere după trecerea Lui, așa cum umbrele și chipurile soarelui reflectate în apă arată soarele privirilor bolnave, căci nu e cu putință a-L privi direct, întrucît prin puritatea luminii lui biruie simțirea. Deci așa vei teologisi chiar de-ai fi un Moise, un Pavel ajuns în al treilea cer, ba chiar și un înger ori arhanghel (de-ai fi)".17

Paralel cu precizarea dogmatică a învățăturii despre Treime, fundamentul doctrinar care susține întreaga teologie a Bisericii și dă sensul ortodox autentic și profund hristologiei, pnevmatologiei, soteriologiei și eclesiologiei, a avut loc și procesul de precizare al spiritualității autentice a Bisericii, care descrie în sensul, fundamentele și mijloacele de realizare practice, experiența concretă a comuniunii de slavă și iubire a credinciosului încorporat prin credință. Taine și plinirea poruncilor în Trupul eclesial al lui Hristos, cu Dumnezeu Cel în Treime.15 Biserica a trebuit să lupte susținut nu numai împotriva supraviețuirii tenace în erezii a vechiului concept "esențialist" de Dumnezeu și a teologiilor speculative ale elenismului, cît și împotriva spiritualităților care, stînd formal în Biserică, transformau experiența vederii slavei Sfintei Treimi iradiind din umanitatea eclesială a lui Hristos (forma de comuniune personală a credinciosului desăvîrsit cu Sfînta Treime) într-o vedere nemijlocită, intelectuală sau sensibilă, a esenței divine însesi, în afara comuniunii personale cu Treimea prin Taine în Biserică, Trupul tainic al lui Hristos și locul de manifestare prin excelență al Treimii, ca în intelectualismul mistic evagrian-origenist și respectiv, materialismul mistic mesalian.19 Depășirea acestor două spiritualități "esențialiste", a-trinitare, a-eclesiale și a-sacramentale și integrarea - cu importante repercursiuni în modul de înțelegere a teologiei Bisericii — într-o perspectivă riguros trinitară și eclesială a elementelor de viată spirituale viabile și autentice existente în ele, dar pervertite prin introducerea lor în scheme doctrinare necreștine (neoplatonică, stoică), a fost opera

<sup>17</sup> Orat. 27 (theol. II), 3; col. 29 AB; trad. rom. p. 10—11. Același simbolism biblic al demersului teologului — urcușul lui Moise pe Sinai — dezvoltat pe larg de Sf. Grigorie de Nyssa în "de vita Moysis", P. G. 44, 297—430; ed. J. Danielou, "Sources chretiènnes" nr. 1, ed. 3, Paris, 1968; trad. rom. Pr. I. Buga, P. S. B. 20, București, 1980, p. 71 sq.

<sup>18</sup> Cf. Lossky, Essai sur la Théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Paris, 1944, p. 8: "Toată desfășurarea luptelor dogmatice susținute de Biserică în decursul veacurilor privită din punct de vedere duhovnicesc ne apare dominată de grija statornică pe care a avut-o Biserica de a apăra în fiecare moment din istoria ei posibilitatea pentru creștini de a ajunge la deplinătatea unirii cu Dumnezeu (...) preocuparea centrală, obiectul luptelor este întotdeauna posibilitatea, modul sau mijlocul de unire cu Dumnezeu".

<sup>19</sup> Lupta pentru spiritualitate autentică în Biserica Ortodoxă de la Irineu (sec. II) la Sf. Grigorie Palama (sec. XIV) este magistral expusă de Vl. Lossky, "Vision de Dieu", curs predat la Sorbona (Ecole Practique des Hautes Etudes, V-e Section), 1945—1946 și publicat postum la Neuchâtel, 1962.

marilor Părinți filocalici din sec. V—VII: Macarie,<sup>20</sup> Marcu Ascetul,<sup>21</sup> Diadoh al Foticeii <sup>22</sup> (sf. sec. IV—mijloc. sec. V) în confruntare critică cu mesalianismul, și respectiv, Maxim Mărturisitorul <sup>23</sup> și Isaac Sirul<sup>24</sup> (sec. VII) în delimitare față de evagrianism.

20 Pentru complexa stare în care se prezintă "corpus-ul scrierilor "pseudomacariene" — căci în mod sigur nu e vorba de Sf. Macarie Egipteanul († 390), ci de un ascet necunoscut care a trăit în Mesopotamia superioară și Sudul Asiei Mici la sf. sec. IV și înc. sec. V — și controversata chestiune, nerezolvată încă satisfăcător, a relațiilor lui cu mesalianismul și Sf. Grigorie de Nyssa cf. articolul "Macaire (Pseudo-Macaire; Macaire-Symeon), D. Sp. X (1977), 21—43 (V. Desprez și M. Canevet) cu bibliografia la zi. Pentru simplificarea referințelor, trimitem aici la "parafraza în 150 de Capete a Sf. Simeon Metafrastul (mijl. sec. X) la cele 50 de Omilii duhovnicești de Sf. Macarie" (trad. rom. a Pr. Prof. D. Stăniloae, Filocalia românească V, București, 1976, p. 293—387), care a putut fi utilizată de Sf. Simeon Noul Teolog; cap. 137—140: taina cea mai desăvîrșită a creștinismului e vederea luminii slavei dumnezeiești ca și Pavel odinioară, anticipare a luminii eshatologice a Învierii; cap. 77—80: teologia ca experiență a lui Dumnezeu și ca discurs despre Dumnezeu, sărăcia discursului lipsit de experiență și bogăția celuia bazat pe experiența Duhului (și cap. 88); cap. 29—31: critica celor ce susțin imposibilitatea împlinirii tuturor poruncilor. O lectură atentă a acestor "capete" evidențiază cu claritate că toate elementele doctrinei spirituale simeoniene sînt prezente "in nuce" în scrierile "macariene" încă de la sf. sec. IV.

21 Pentru Marcu Ascetul, ipotezele privind identificarea locului și perioadei exacte a vieții sale, starea scrierilor sale și polemica sa antimesaliniană cf. articolul "Marc le Moine", D. Sp. X (1977), 274—283 (J. Gribomont). Principalele sale scrieri (P. G. 65): cele 200 + 226 de capete despre legea duhovnicească și contra celor ce socotesc că se îndreptează din fapte", cele 17 răspunsuri către cei ce se îndoiesc de Sf. Botez și Epistola către Nicolae Monahul sînt trad. rom. de Pr. Prof. D. Stăniloae, Filoc. rom. I, Sibiu, 1946, p. 230—327. Contribuția decisivă a lui Marcu Ascetul la precizarea spiritualității ortodoxe constă în fundamentarea efortului etic-ascetic pe baza lui sacramental-baptismală și eclesială obiectivă: "Căcı întîi se dă Botezul în Biserica Universală și prin Botez se dă tainic (mystikôs) harul ce locuiește astfel ascuns (kryptòs). Pe urmă, pe măsura împlinirii poruncilor și a nădejdii, aceasta se descopere celor ce cred în Domnul care a zis: In 7, 38—39". "De aceea, o omule care ai fost botezat în Hristos, dă numai lucrarea pentru care ai primit puterea și te pregătește să primești arătarea celui ce locuiește în tine. Și astfel ți se va arăta ție Domnul, potrivit făgăduinței (In 14, 21) în chip duhovnicesc, precum sigur știe" (p. 288—290).

22 Despre Diadoh pe larg în introducerea la ediția critică a "operelor sale duhovnicești" dată de E. des Places, "Sources Chrétiennes" nr. 5 ter. Paris, 1966 (pentru tema noastră mai ales p. 39—42) și articolul aceluiași din D. Sp. III (1957) 817—334; celebrul său "Cuvînt ascetic în 100 de capete" e tradus de Păr. D. Stăniloae în Filoc. rom. I, p. 335—390. Alături de fundamentarea baptismală în cadrul schemei "Chip — Asemănare" a întregii spiritualități din cap. 76—89 și de teoria discernămîntului duhurilor din cap. 26—40, ambele îndreptate împotriva falsei mistici a mesalianismului, precizările din cap. 7—11, 67—68 și 72 despre relația între teologie, cunoaștere a lui Dumnezeu (gnósis) și discurs (sophía) despre Dumnezeu sînt printre cele mai pătrunzătoare și subtile din întreaga patristică. Unicul studiu despre La doctrine de "theologia" chez Diadoque de Photikè, "Irenikon" 14 (1937), p. 536—553 se limitează la simpla indicație a paralelelor cu scrierile pseudo-macariene în perspectiva eronată a pretinsei lor origini mesaliniene.

23 Ne limităm a indica aici principalele locuri despre "teologie" în opera maximiană: Expos. orat. dominicae, P. G. 90, 876 CD (tr. rom. Filoc. II, 1947, p. 256): "Teologie ne învață Cuvîntul lui Dumnezeu prin faptul că se întrupează, arătînd în Sine pe Tatăl și pe Sfîntul Duh"; ibidem, col. 892 A—893 A (p. 269—271): teologia "nici elină, nici iudaică" a Treimii; Quaest ad Thalassium 60, P. G. 90, 621 C—624 B (tr. rom. Filoc. III, 1948, p. 329—380): dubla cunoaștere a lui Dumnezeu, prin raționament și intelecții, și prin experiență și simțire; Quaest ad Thalass. 59; col.

Criza iconoclastă (sec. VIII—IX) și renașterea elenismului (sec. IX—XI), care i-a urmat ca o reacție la orientalizarea promovată de împărații iconoclaști și cunoscută sub numele de "primul umanism bizantin" (P. Lemerle), a reprezentat în Bizanț o perioadă de stagnare și regres spiritual și teologic. Controversele și tulburările prelungite au împiedicat Biserica bizantină să asimileze organic moștenirea patristică clasică și mai ales contribuția spirituală a Părinților filocalici elaborată în centre monastice ce nu mai făceau parte din Imperiu (mai ales în Sinai și Palestina).

Pe acest fond se grefau și influențele subconștiente ale contestării active și militante a Treimii și a realității Întrupării din partea monoteismelor spiritualiste ale Islamismului și elenismului antic, reverberate atît în iconoclasm cît și în renașterea umanismului elenic. Sub provocarea islamismului și presiunea culturii lor elenice, bizantinii epocii iconoclaste și posticonoclaste au încercat subconștient acomodarea practică a gîndirii și vieții lor religioase la o schemă monoteistă de tip veterotestamentar, la o concepție despre mîntuire de tip juridist și moralist, lipsită de orice sens ontologic, în care Revelația Treimii devenea o sumă de adevăruri conceptuale despre Dumnezeu comunicate de Iisus ca Profet și adresate intelectului, inaccesibile și irelevante însă pentru viața practică, Tainele acte pur memoriale și simbolice ale evenimentului istoric trecut al reconcilierii noastre cu Dumnezeu prin Jertfa de pe cruce, iar poruncile un sistem de norme etice cu semnificație pur socială și meritorie. Biblie, dogme, Taine, porunci încetau a mai fi considerate medii transparente ale prezentei concrete, real experiabile, a Treimii în Biserică (a Cărei percepție pur spirituală sau intelectuală era rezervată numai după eliberarea intelectului din captivitatea trupului prin moarte) transformîndu-se într-un cod ideologic, ritual și moral, pur social și formalist. Sec. IX-X marchează astfel extinderea în Biserica bizantină a unui periculos formalism teologic și bisericesc caracterizat prin intelectualism și scolasticism exegetic și dogmatic (reprezentat la modul superior de opera unui Fotie (sec. IX) dar mai cu seamă de abundenta literatură florilegistă biblică și patristică a "catenae"-lor exegetice și "panopliilor" dogmatice, operă profesorală și compilatorie a "didascăliilor" și profesorilor, lipsită de de suflu duhovnicesc), ritualism liturgic (codificarea riturilor și oficiilor, stilizarea encomiastică a Vieții Sfinților), formalism canonic legalist și moralism minimalist convențional sau pietist. Influența acestor evoluții s-a resimțit pînă și în spiritualitatea monastică reorientată la sf. sec. VIII de un Teodor Studitul († 826), marele reformator al monahismului bizantin pe o bază riguros chinovială (în linia unui Pahomie, Vasile cel Mare, Dorotei de Gaza), într-o direcție strict practică și ascetică, necontemplativă.

604—620 (trad. rom. p. 310—325): corelația căutare-revelare, capacitatea naturii și luminarea Duhului. Considerații excepționale despre teologie ca și cunoaștere a lui Dumnezeu și spiritualitate se cuprind în densele și profundele "200 de Capete teologice și iconomice", P. G. 90, 1083—1186 (trad. rom. Filoc. II, 1947, 124—308) studiate de H. U. von Balthasar, Die gnostische Centurien des Maximus Confessor, Freiburg. i. Br. 1941, ca și în "Ambigua" (vezi supra, nota 12), în care spiritualitatea origenistă este preluată în motivele ei fundamentale, dar reinterpretată prin detașarea de schemele neoplatonice și inserarea în schema fundamentală a dogmei hristologice.

24 Cf. articolului "Isaac de Ninive", D. Sp., VIII (1971), 2041—2054 (E. Khalifé-Hachem). Remarcabilele 86 de tratate duhovnicești și 4 epistole ale marelui ascet sirian, episcop pentru cîteva luni (între 660—680) al comunității nestoriene din Ninive, sînt traduse după versiunea lor greacă (sec. IX) făcută pe o adaptare siro-iacobită (monofizită) anterioară de Păr. D. Stăniloae în Filoc. X, 1981. Indicăm aici cîteva pasaje referitoare la cunoașterea lui Dumnezeu: trat. 18 (p. 93—94): credința din auzite și credința din vedere = cunoștința duhovnicească sau simțirea harului prin frica de Dumnezeu și lucrarea poruncilor; 19 (p. 95—96), 32 (p. 172—180), 33 (p. 180—181), 43 (p. 222—224), 62—65 (p. 319—342), 72 (p. 361), 73 (p. 370—372), ep. IV, p. 492 sq. Cf. și Iustin Popovici, He gnosiologia toû hagiou Isaák toû Syrou, "Theologia" 38 (1967), p. 206—223, 387—407; și teza lui Antonios Papadopoulos, Theologikè gnosiologia katà toûs neptikoùs Pateras (Analekta Vlatádon 25), Tessalonike, 1977.

Împotriva acestui complex fenomen reprezentat de formalismul și conservatorismul bisericesc și social al epocii, în Bizanțul aflat la apogeul evoluției și strălucirii sale istorice, s-a ridicat la sf. sec. X—înc. sec. XI grandiosul protest al Sf. Simeon Noul Teolog (949—1022), marele profet al reînnoirii teologiei în sensul apostolic de mărturie a experienței comuniunii personale a omului cu Sf. Treime în vederea slavei iubirii Sale ce strălucește din umanitatea preamărită și eclesială a lui Hristos. Născut în 949 în orașul Galata din provincia micro-asiatică Paflagonia într-o familie aparținînd aristocrației provinciale locale, tinărul Gheorghe (aceasta pare a fi fost cu destulă certitudine numele lui de Botez) este

25 Cu excepția a 3 epistole (Cod. Coisl. 292, f. 263 v—273 v) întreaga operă a Sf. Simeon Noul Teolog a fost editată critic în 9 volume ale colecției "Sources Chrétiennes" (presc. S. C.), după cum urmează: cele 225 de capete teologice, gnostice și practice (presc. Cap.) de J. Darrouzès: SC 51, 1967; cele 34 de Cateheze și cele 2 "Eucharistiai" (mulțumiri) de V. Krivocheine: SC 96 1963 (1—5); SC 104, 1964 (6—22), SC 113, 1965 (22—34 + Euch. 1—2); cele 3 Tratate teologice și 15 etice de J. Darrouzès: SC 122, 1966 (Th. 1—3 + Eth. 1—3) și SC 129, 1967 (Eth. 4—15); iar cele 58 de Imne de J. Koder: SC 156, 1959 (1—15), SC 174, 1971 (16—40), SC 196, 1973 (41—58). Citarea se face cu inițiala operei (Cap. Euch, Cat, Th, Eth, Hymn) și indicarea rîndurilor (la Capete a numărului lor). În românește Păr. Stăniloae a publicat cele 225 de Capete, și Tratatele etice 1 și 5 în Filoc. VI 1977, p. 17—96, 119—182, 183—202.

Principalele studii referitoare la doctrina Sf. Simeon Noul Teolog sînt în ordine cronologică: K. Holl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon dem Neuen Theologen, Leipzig 1898 (cu ediția critică a epistolei despre mărturisire p. 110—127); articolele din "Dictionnaire de la Théologie catholique" (presc. D. Th. C.) XIV, 2 (1941) 2941—2959 (J. Gouillard) și "Threskeutikè kai ethikè enkylopaideía" XI (1967) 537—545 (P. K. Christou); H. M. Biedermann, Das Menschbild beim Symeon dem Jüngeren, dem Theologen (Das Östliche Christentum N. F. 9), Würzburg, 1949; diversele studii ale monahului atonit rus, ulterior arhiep. ortodox de Bruxelles, Vasili Krivocheine († 1986), cel mai mare specialist ortodox în Sf. Simeon: The Writings of Symeon the New Theologian, "Orientalia Christiana Periodica" 20 (1954) p. 298—328; Essence crée et essence divine dans la théologie spirituelle de S. N. T., "Messager" 19 (1971), nr. 75—76, p. 151—170; Vision de lumière chez S. N. T., ibidem 24 (1976) nr. 93—94, p. 15—37, etc. au culminat în vasta antologie comentată, un fel de "Sf. Simeon prin el însuși", Dans la lumière du Christ. Symeon le Nouveau Théologien. Vie-Spiritualité-Doctrine (Témoins de l'Eglise indivise 1), Chevetogne, 1980, 426 p. Prima mare monografie științifică este cea a lui W. Völker, Praxis und Theoria bei Symeon dem Neuen Theologen. Ein Beitrag zur byzantinischen Mystik, Wiesbaden, 1974, XVI + 489 p. nouă inaccesibilă, și, recent, valoroasa teză a lui B. Fraigneau-Julien, Les sens spirituels et la vision de Dieu selon S. N. T. (Théologie historique 67), Paris, 1985, 204 p.

În românește: magistr. Ion I. Bria, Simțirea tainică a prezenței harului după Sf. Simeon Noul Teolog, "Ortodoxia" 8 (1956), nr. 7—8, p. 470—486; drd. pr. Ilie Moldovan, Teologia Sf. Duh după Catehezele Sf. S. N. T., "Studii teologice" 19 (1967), nr. 7—8, p. 418—431; drd. ierom. Nacu-Daniil Stoenescu, Învățătura despre Sf. Treime în Imnurile Sf. S. N. T., "Mitropolia Banatului" 35 (1985), nr. 5—6, p. 323—334; drd. L. Stoina, Desăvîrșirea creștină după Sf. S. N. T., "Studii teologice", 37 (1985), nr. 5—6, p. 390—407.

26 Un grand mystique bizantine. Vie de Symeon le Nouveau Théologien (949—1022) par Nicètas Stethatos. Texte grec inédit, edité par I. Hausherr, "Orientalia Christiana" XII, nr. 45, Roma 1928 (presc. Vie), p. IV—XCIII Introducere, p. 1—128 text și traducere franceză. Parafraza neogreacă prescurtată a "Vieții" editată în 1790 la Veneția de monahul atonit Dionisie Zagoraios a fost tradusă în 1835 în românește în Viețile Sfinților, Luna Octombrie; ed. II Cărticica X, 1908, p. 849—932. Urmăm aici cronologia propusă de Hausherr, op. cit. p. LXXX—XCI, unanim acceptată de specialiști care corectează pe cea a lui K. Holl, 1892, după care Sf. Simeon ar fi murit în anul 1042; cronologia propusă de P. K. Christou, 1967, care plasează anul morții Sf. Simeon în 1035 nu s-a impus între specialiști.

adus la vîrsta de 11 ani pentru studii secundare la Constantinopol unde locuiește în casa unchiului său, înalt demnitar imperial cu mare influență la Palat și favorit al împăratului, și care-l destina unei cariere administrative de mare perspectivă. În urma dispariției subite a unchiului său pe cînd avea doar 14 ani (deci în 963, în tulburările politice care au dus la căderea de la putere a atotputernicului primministru de sub domnia lui Romanos II, 959-963, eunucul Iosif Vringas, paflagonian și el) tînărul Gheorghe încearcă, fără succes însă, să intre în celebra mănăstire Studion din Capitala bizantină. Aici întîlnește însă pe monahul îmbunătățit Simeon Studitul zis Evlaviosul 7 ce devine părintele său duhovnicesc pentru toată viața și-l deschide gustul și dorul desăvîrșirii în viața duhovnicească. Deși pînă în 977 va continua să trăiască în lume, în casa unui patrician de a cărei administrație se ocupa în timpul zilei, urmînd sfaturilor ascetice ale lui Simeon Evlaviosul și ale Părinților Filocaliei (Marcu Ascetul, Diadoh al Foticeii și Ioan Scărarul) spre a căror lectură acesta l-a îndrumat, în timpul unei privegheri și rugăciuni de noapte, tînărul Gheorghe are la vîrsta de 20 de ani (cca. 970) prima experiență a vederii luminii dumnezeiești, admirabil descrisă în Cateheza 22 25 și face o nouă tentativă, nereușită, de a intra la Studion. Între anii 970-976 tînărul Gheorghe, ajuns senator și spatharocubicular, trece printr-o perioadă de criză "mondenă" destul de febrilă pînă la a uita aproape cu desăvîrșire vederea luminii și sfaturile părintelui lui duhovnicesc. Probabil experiența desărtăciunii lumii și a strălucirilor ei, l-au condus însă la conversiunea monastică definitivă. Și astfel, în 977, în vîrstă de 27 de ani, după o călătorie în Paflagonia în care și-a lichidat proprietățile, intră ca novice la Studion fiind încredințat spre îndrumare duhovnicească vechiului său părinte spiritual, Simion Evlaviosul, al cărui ucenic zelos devine manifestînd față de persoana bătrînului un atașament entuziast. Aici are o nouă experiență a vederii luminii dumnezeiești, cîștigată acum prin aspre nevoințe și descrisă în Cateheza 16.29 În citadela monahismului chinovial pe care o reprezenta Studionul, și în care se punea accentul pe ordine, uniformitate și puterea monarhică a egumenului, acest atașament față de părintele duhovnicesc al proaspătului novice a creat nemulțumire și scandal printre monahi ca și invidia egumenului Petru. Refuzînd a se supune poruncii egumenului de a-și părăsi părintele duhovnicesc, tînărul novice este expulzat din Studion la numai cîteva luni de la intrare.30 Simeon Evlaviosul îl recomandă atunci egumenului Antonie de la mănăstirea Sf. Mamas (situată nu departe de Studion, lîngă poarta Xerokerkos a orașului) care îl tunde la scurtă vreme în monahism dîndu-i numele de Simeon, ca și cel al veneratului lui părinte duhovnicesc, iar după 3 ani îl recomandă spre a fi hirotonit preot. Anii 977-980 reprezintă o perioadă de intense eforturi ascetice în smerenie, lacrimi și rugăciuni arzătoare și neîncetate, prin care Simeon, rămînînd în continuare sub ascultarea lui Simeon Evlaviosul, recîștigă prin aspre nevoințe ascetice și rugăciunile bătrînului părinte duhovnicesc, harul întîlnirii personale cu Hristos

<sup>27</sup> Despre Simeon Evlaviosul vezi Hausherr, op. cit. p. XXXVIII—LII și notița din D. Th. C. XIV (1941) 2972—2974 (J. Gouillard). Din scrierea sa, ce conținea se pure în original 100 de capete, s-au păstrat 40 de capete, traduse în Filoc. rom. VI, 1977, p. 97—116. Învățătura sa duhovnicească, în al cărei centru se află ascultarea de părintele duhovnicesc și urmarea lui ca lui Hristos ca o condiție sine qua non a întîlnirii cu Dumnezeu în lumină, a trecut atît la ucenicul lui, Sf. Simeon Noul Teolog: Cap. I, 24—30, Cat. 20 passim, cît și la ucenicul acestuia din urmă, Niketas Stethatos: 300 de Capete practice, naturale și gnostice P. G. 151, 851—952; (trad. rom. în Filoc. VI, 1977, p. 211—354), I, 53—54.

<sup>28</sup> Cat. 22, 80—104, 270—320 (cf. Vie. 4—5) cf. și 129—135, 157—173, 178—188: considerații despre faptul că experiența slavei lui Dumnezeu este accesibilă tuturor creștinilor fără deosebire, fiind condiționată numai de credință și lucrarea poruncilor, iar nu retragerea din lume, în anahoreză, isihie sau chinovie, cf. și Cap. II, 65—69 (și Niketas, 300 de capete, I, 72—77).

<sup>29</sup> Cat. 16 (cf. Vie. 19).

<sup>30</sup> Vie. 10-11.

 $\hat{n}$  lumina dumnezeiască a slavei Sale treimice nu ca pe o experiență extatică extraordinară, ci ca pe o stare permanentă. $\hat{n}$ 

Dacă "Viața" Sf. Simeon scrisă între 1052-1054 de ucenicul lui, Niketas Stethatos, prezintă evenimentele acestei prime perioade din viața Sfîntului oarecum din exterior, scrierile Sf. Simeon — pe lîngă Catehezele 22 și 16 menționate deja — mai ales cele două "Mulțumiri" (Eucharistiai) ale sale către Dumnezeu pentru binefacerile dăruite, ne descoperă latura interioară, subiectivă, a acestor evenimente și prime experiențe duhovnicești, în termeni semnificativi însă și revelatorii atît pentru situația religioasă a Bisericii în epocă, cît și pentru întreaga sa orientare și luptă spirituală viitoare. Sf. Simeon mulțumește lui Dumnezeu pentru adutare și lupta spirituala viitoare. Sr. Simeon mulțumește lui Dumnezeu pentru aducerea sa la existență prehotărîtă din veșnicie, pentru mîntuirea sa obiectivă în Hristos, pentru reînnoirea sa în apa Botezului, pentru a fi fost ferit de grele și felurite ispite la Palatul imperial și pentru a fi fost "tras de perii capului" din captivitatea gîndurilor și patimilor tinereții și încredințat părintelui lui duhovnicesc.<sup>32</sup> "Îți mulțumesc că, dorind eu să văd pe unul din Sfinții Tăi, și crezînd să aflu prin el mare milă la Tine, nu numai că ai făcut, Bunule, aceasta și mi-ai arătat pe robul tău autentic pe fericitul Sfînt Simeon, și ai binevoit să fiu iubit de acela, ci mi-ai dăruit prin acela zeci de mii de alte bunuri pe care nici măcar nu le nădăjduiam. Căci de unde era să cunosc eu, nenorocitul, că Tu, Bunul nostru Stăpîn, ești astfel, ca să iau dor după Tine? De unde era să știu că Te arăți celor ce vin la Tine încă petrecînd ei în (această) lume, ca să caut să Te văd? De unde să cunosc că cei ce primesc în ei lumina harului Tău se învrednicesc de o asemenea bucurie si odihnă? De unde sau cum era să cunosc, eu nefericitul, că cei ce au crezut în Tine, primesc pe Sfîntul Duh? Căci socoteam a crede desăvîrșit întru Tine și credeam că posed toate cele pe care le dăruiești celor ce se tem de Tine, în vreme ce n-aveam nimic, precum am aflat mai tîrziu. De unde era să știu, Stăpîne, că Tu, fiind nevăzut și necuprins, ești văzut și cuprins înlăuntrul nostru? De unde as fi putut gîndi că Tu, Stăpînul Cel ce ai creat toate (universul), te unești cu oamenii pe care i-ai plăsmuit și îi faci purtători-de-Dumnezeu și fii ai Tăi, ca să vin la dorul acestor (lucruri) și să caut să primesc acestea de la Tine? De unde era, iarăși, să știu că am un asemenea Dumnezeu, un asemenea Stăpîn, un asemenea Întîistătător, Părinte, Frate și Împărat, pe Tine, Cel ce ai sărăcit pentru Mine (cf. 2. Cor. 8, 9) și ai luat chip de rob (cf. Fil. 2, 7)? Cu adevărat, Stăpîne al meu iubitor-de-oameni, nu cunoșteam nimic din toate acestea. Căci chiar dacă mă plecam asupra dumnezeieștilor Scripturi pe care le-au alcătuit Sfinții Tăi, citind cîndva despre acestea, le auzeam ca zise despre alții sau către alții, rămînînd insensibil la toate cele scrise, neputînd nici măcar să-mi fac cîndva o idee despre acestea. Căci auzind pe vestitorul Tău, Pavel, zicînd: "Cele ce ochii n-au văzut și urechea n-a auzit și la inima omului nu s-au suit, pe care le-a gătit Dumnezeu celor ce-L iubesc pe El" (I Cor. 2, 9), eram convins că este cu neputință ca cineva, fiind în trup, să ajungă la vederea acelora. Socoteam că ai arătat acestea ca o deosebită prețuire numai aceluia și nu stiam, eu nenorocitul, că aceasta se face de către Tine pentru toți cei ce Te iubesc pe Tine. De unde sau cum puteam să știu că tot cel ce crede în Tine devine mădular al Tău (cf. I. Cor. 6, 15) stră-

<sup>31</sup> Cf. Euch. 2, 126—272; Eth. 5, 287—316 (Filoc. V, p. 194) și comentariul lui V. Krivocheine, Dans la lumière du Christ, p. 21: "Se zice adeseori, simplificînd mult lucrurile, că vederea luminii este fenomenul cel mai înalt în spiritualitatea bizantină. În cazul lui Simeon, cel puțin, nu vederea luminii în sine, oricît de importantă ar fi, constituie momentul central și culmea vieții spirituale, ci întîlnirea personală cu Hristos care se manifestă în lumină și comuniunea cu El. Numai în momentul în care Hristos începe să vorbească în inima noastră prin Duhul său, dobîndim cunoașterea personală. O simplă vedere a luminii nu o dă, ci poate provoca o melancolie intensă și o insatisfacție spirituală". Caracterul permanent și obișnuit al vederii luminii ca stare superioară a vieții duhovnicești desăvîrșite este exprimat în Cap. II, 8 și în critica extazului, ca suspendare a activității normale a simțurilor ce însoțește experiența luminii dumnezeiești, drept un fenomen propriu începătorilor și nu celor desăvîrșiți: Eth. 1, 12, 329—396 (Filoc. V, p. 175—179).

<sup>32</sup> Euch. 2, 6-76.

lucind prin har cu Dumnezeirea Ta - cine va crede acesta? - și devine fericit ajungînd mădular fericit al Dumnezeului celui fericit? De unde era să știu că Tu, ținînd loc de hrană sensibilă, Te faci pîine nemuritoare și nestricăcioasă (cf. In. 6, 32—35), nesățioasă celor ce flămînzesc după Tine, (că Te faci) izvor nemuritor (In. 4, 14) celor ce însetează și haină (cf. Rom. 13, 14) strălucitoare celor acoperiți pentru Tine cu veșminte umile? Căci auzind aceste zise de vestitorii Tăi, presupuneam că se vor face numai în veacul viitor și după moarte și nu știam că se săvîrsesc si acum, de ajungem să simțim mare nevoie de ele? Nu stiam acestea, Împărate preaînălțate, și n-am simțit vreodată dorul lor, nici nu ceream de la Tine să primesc ceva din acestea, ci, amintindu-mi de păcatele mele, căutam numai iertarea acelora și pofteam să aflu numai un mijlocitor și un solitor, Stăpîne, ca prin intervenția acestuia și făcîndu-mă rob lui, să pot afla în veacul viitor iertarea păcatelor mele. Dar cînd auzeam pe toți zicînd în unanimitate că nu există acum un astfel de Sfînt pe pămînt, cădeam în mare întristare. Totuși, nicicînd n-am crezut aceasta, Stăpîne, precum Însuți știi, ci ziceam: "Doamne al meu, miluiește-mă! Trebuie ca diavolul să fi ajuns mai puternic decît Dumnezeu, Stăpînul nostru, ca să tragă la sine pe toți și să-i facă partea lui, ca să nu mai fi rămas cineva în partea lui Dumnezeu!". Pentru aceasta, pe cît socot, Iubitorule de oameni, ai făcut să strălucească în mine, cel așezat în întunericul vieții și în mijlocul relelor, lumina Ta, și întru ea mi-ai arătat pe Sfîntul Tău. Și în același mod în care ai făcut cu robul Tău Pavel, care Te prigonea și pe care l-ai chemat prin dumnezeiască arătarea Ta... așa ai făcut și cu mine, Stăpîne, cînd ai binevoit să-mi arăți pe Sfîntul Tău, Simeon".³³ Semnificativă este și relatarea neînțelegerilor pe care le-a întîmpinat și din partea monahilor în mijlocul cărora se nevoia a atinge vederea luminii sub îndrumarea lui Simeon Evlaviosul: "Cum voi povesti, iarăși, constrîngerea și violența pe care le resimțeam de la cei ce-mi puneau adeseori mărturie și-mi ziceau în fiecare zi: "Ce te trudești în deșert, lucrînd fără minte, urmînd pe înșelătorul și șarlatanul acela și așteptînd zadarnic și fără folos să vezi iarăși (anablépsai)? Căci acum este cu neputință (adýnaton). De ce-l urmezi lovindu-ți și însîngerîndu-ți picioarele? De ce nu mergi mai degrabă la oameni milostivi, care te cheamă să te odihnești, să te hrănești și să te îngrijești bine? Căci nu este putință să înlături lepra sufletească nici să vezi iarăși cîndva acum. De unde a apărut șarlatanul acesta, acest făcător de minuni de acum, ce-ți făgăduiește cele ce sînt cu neputință pentru toți oamenii din generația de acum?... Căci ce e în stare să facă în general?... Ce, deci? Oare nu vedem și noi toți? Sau sîntem orbi, cum îți zice înșelătorul acela? În fapt, vedem toți și nu este altă vedere decît acesta, nu te înșela!" Dar Tu, Cel milostiv și îndurător, m-ai izbăvit de toți aceștia, ce sînt cu adevărat impostori și înșelători, prin credința și nădejdea pe care mi le-ai dăruit, și prin care mi-ai dat tăria să rabd cele zise și multe altele incă".34

În pofida tuturor dificultăților întîlnite, sfințenia și calitățile duhovnicești excepționale ale tînărului ieromonah s-au impus repede tuturor și astfel, în anul 980, în urma morții egumenului Antonie, Sf. Simeon este ales de sobor egumen al mănăstirii Sf. Mamas și este confirmat în funcție printr-un decret al patriarhului Nicolae II Hrisoverghi (979—991). Vreme de 25 de ani, între 980—1005, Sf. Simeon a condus cu energie și pricepere această comunitate monastică constantinopolitană "unind în persoana și activitățile sale curentul contemplativ-anahoretic cu tradiția chinovial-practică". În această mănăstire ruinată material și decăzută spiritual Sf. Simeon se afirmă în același timp ca un om de acțiune, reorganizîndu-o și reconstruindu-i edificiile căzute în paragină, cît și ca om duhovnicesc reușind, prin celebrele "Cateheze" adresate monahilor săi, să o transforme într-un mare centru spiritual, ce atrăgea creștini de pretutindeni, și insufiînd o nouă viață monahismului bizantin prin crearea unei mișcări de reînviorare spirituală de mare importanță

<sup>33</sup> Euch, 1, 19—102; urmează descrierea primei vederi (103—113), neglijența, reîntoarcerea la Dumnezeu și o nouă vedere (114—139), purificarea progresivă a sufletului și întîlnirea cu Hristos ca Persoană în lumină (136—211), prin care teologhisirea devine mărturie a unei experiențe personale (211—275).

<sup>34</sup> Euch. 2, 99-125.

<sup>35</sup> Krivocheine, op. cit., p. 12.

pentru Biserică. În Cateheze ca de altfel în toate scrierile sale Sf. Simeon, întemeiat pe Fericirile evanghelice (Mt. 5, 8) și teologia ioaneică (In. 14, 21, 23),36 propovăduia cu insistență posibilitatea reală și efectivă pe care o are credinciosul care a primit cu credință harul Sfintelor Taine de a avea, în nepătimirea cîștigată la capătul căii ascetice a "curățirii inimii" prin pocăință, lacrimi și împlinirea tuturor poruncilor, experiența simțirii harului ca "vedere a lui Dumnezeu" în comuniunea de lumină și iubire a Sfintei Treimi, încă din viața aceasta (ap'enteúthen héde). "O atare învățătură ocupă un loc aparte în tradiția autorilor ascetici greci răsăriteni. În mod sigur ea nu se găsea în contradictie cu cea a vechilor Părinți, pentru că se inspira cu siguranță din curente spirituale vechi, ca cel al Omiliilor duhovnicești atribuite Sf. Macarie Egipteanul", și Tratatele duhovnicesti ale lui Isaac Sirul (traduse în sec. IX în greceste) - scrieri sigur cunoscute de Sf. Simeon, deși nu vorbește niciodată expres despre ele - "dar maniera în care era propovăduită, posibilitatea de a vedea pe Dumnezeu și de a experia harul în viața de aici, necesitatea de a integra în viața duhovnicească contemplațiile cele mai înalte pentru a împlini destinul creștin comun, toate aceste trăsături ce se găsesc mai mult sau mai puțin la scriitorii ascetici vechi, joacă în cuvîntările lui Simeon un rol preponderent și ocupă locul central. Deși în forma Catehezelor sale, Sf. Simeon imită pe Sf. Teodor Studitul, ele sînt foarte diferite ca stil și continut de cele ale aceluia. Sf. Teodor nu era un scriitor contemplativ ci, dimpotrivă, mai degrabă un moralist. Se poate spune că spiritualitatea Sf. Simeon a fost un fel de reactie împotriva chinovialismului formal dezvoltat la Studion la urmașii Sf. Teodor după dispariția acestuia".37

<sup>36</sup> Mt. 5, 8 este citat și comentat în Cat. 2, 238.324; 4, 510.683—85; 6, 177; 8, 175; 9, 367, 16, 160; 18, 513; 20, 176; 21, 13; 29, 253; 31, 91; 33, 233; Cap. III. 29; Eth. 5, 108—109; Hymn 17, 525; 21, 56.167; 32, 49. Iar In 14, 21.23 este citat în Cat. 13, 140; 14, 36; 24, 61; 33, 171; 34, 75.175; Cap. I. 6; Eth. 4, 575; 5, 126.414; 6, 450; 9, 217; 10, 892. Pasajul clasic este Eth. 5, 105—131 (Filoc. V, p. 187, 188): nu e vorba de o vedere sau arătare viitoare, ci acolo și atunci unde e curăția inimii și păzirea poruncilor, acolo și atunci se produce vederea și arătarea lui Dumnezeu. Spre Hristos pe calea Fericirilor: Cat. 2 passim; Cap. III, 29—30, 22—23 și I, 5—6.

<sup>37</sup> Krivocheine, op. cit., p. 30-32. Așa cum a demonstrat strălucit B. Fraigneau-Julien (vezi supra, notă 25), doctrina spirituală a Sf. Simeon, "era mult mai puțin în marginea tradiției spirituale decît credeau contemporanii lui sau decît cred încă unii occidentali moderni" (p. 188). Cu condiția însă ca ea să fie înțeleasă în cadrul ei natural constituit de teoria patristică răsăriteană a simțurilor spirituale (Origen, Grigorie de Nyssa, Macarie, Diadoh, Maxim — analizați la p.25—91) conform căreia, în virtutea creației sale ca și Chip al lui Dumnezeu și a recreației sau restaurării sale harice în Hristos (și în Biserică), actualizîndu-și prin efort etic-ascetic virtuțile Chipului ca Asemănare cu Dumnezeu, omul este capabil să cunoască pe Dumnezeu în misterul revelației sale printr-o cunoaștere sau simțire spirituală duhovnicească experimentală analogă cunoașterii realităților materiale, în lumea sensibilă. Desigur este vorba de o "simțire mai presus de simțire", adecvată realităților dumnezeiesti (Cap. II, 3). Spre deosebire de simțirea realităților materiale care este împărțită după cele 5 organe de simț, simțirea duhovnicească al cărei loc este mintea, este una: vederea, auzul, pipăitul, mirosul duhovnicesc exprimînd aceeași experiență duhovnicească (Eth. 3, 141-205). Privilegierea metaforei vederii și a luminii în exprimarea unirii omului cu Dumnezeu se explică prin capacitatea metaforei luminii de a explica simultan paradoxul participării reale a omului la slava lui Dumnezeu cu mentinerea intactă a transcendenței sale. (Cap. II, 22-25 și Hymn 23); ea "exprimă metaforic două caracteristici fundamentale ale cunoașterii lui Dumnezeu: pe de o parte, prioritatea absolută a acțiunii luminătoare a lui Dumnezeu asupra puterii pe care o posedă sufletul de a-L cunoaște, iar pe de alta, faptul că Dumnezeu este în același timp ceea ce se vede și prin care se face vazut" (p. 105). Pe de altă parte, echivalența vederii duhovnicești cu gustul, pipăitul dovedește că vederea luminii dumnezelești exprimă în ultimă instanță în planul experienței conștiente, nu altceva decît unirea omului cu Dumnezeu sau îndumnezeirea lui (cf. p. 194-195) ca sălășluire a Sfintei Treimi în el: Cap. I,

Desi, în general, activitatea duhovnicească a Sf. Simeon s-a soldat cu un succes și un ecou considerabil atît în mediul monahal cît și în cercuri laice de vază ale Capitalei bizantine, ea n-a fost totuși acceptată de toată lumea, prizonieră a mentalității formalismului bisericesc și teologic dominant încă în epocă. Sf. Simeon s-a lovit astfel de opoziția chiar a unei părți a monahilor săi de la Sf. Mamas. Cu toate acestea, "ar fi fals din punct de vedere istoric să reducem opoziția întîlnită de Simeon la nonșalanța monahilor, la spiritul lor lumesc, la încălcările regulei monahale. Insistența lui Simeon în a voi să urmeze Părinților din vechime pe calea vederii luminii li se părea multora o exigență prea radicală. Pentru Simeon, dimpotrivă, aceasta constituia o condiție indispensabilă a vieții crestine".3 De aceea în Cateheza 29 el afirmă fără echivoc că cei ce susțin că "nu există nimeni în timpul de față care să poată păzi poruncile evanghelice și deveni ca Sfinții Părinți: mai întîi credincios și făptuitor (pistós te kai praktikós), apoi contemplativ și văzător de Dumnezeu (theoretikòs te kai theoptés) fiind luminat și primind pe Duhul Sfînt iar prin El văzînd pe Fiul Împreună cu Tatăl" și "că aceasta este cu neputință (adynaton), n-au căzut într-o erezie particulară anume, ci, dacă se poate zice așa, în toate deopotrivă, întrucît aceasta depășește și întrece prin necredința și excesul blasfemiei sale pe toate acelea. Cel ce zice aceasta răstoarnă toate dumnezeieștile Scripturi. Nesocotitul acesta dă, pe cît socot, mărturie că în zadar se citește pînă acum Sfînta Evanghelie, în zadar se citesc sau chiar s-au scris scrierile Marelui Vasile și ale celorlalți Ierarhi și Cuvioși Părinți ai noștri. Dacă, deci e cu neputință a face în lucrare și a păzi neîncetat toate ce le zice Dumnezeu și le-au înfăptuit, iar mai pe urmă le-au lăsat în scris spre povățuirea noastră, la ce s-au mai ostenit aceia de le-au scris pe atunci, și la ce se mai citesc încă acum în Biserici? Cei ce zic acestea, închid cerul pe care ni l-a des-chis Hristos și taie calea ce urcă spre Acela și pe care Însuși Acela a reînnoit-o. Căci în vreme ce de sus Dumnezeu Cel peste toate, stînd la poarta cerului, se pleacă și este văzut de credincioși, și strigă prin Sfînta Evanghelie zicînd: "Veniți la Mine toți cei osteniți și împovărați și Eu vă voi odihni pe voi" (Mt. 11, 28), acești antiteiști sau mai degrabă antihriști zic: "Cu neputință este aceasta, cu neputință"! Către ei zice, pe drept cuvînt, Stăpînul cu glas mare: "Vai vouă, cărturari și farisei! Vai, vouă, călăuze oarbe ale orbilor! Căci nu intrați în Împărăție și pe cei ce vor să intre îi împiedecați" (Mt. 23, 13.16)"." Unii ca aceștia, "de parcă ar fi niște necredincioși și cu totul neinițiați în dumnezeieștile taine, cînd aud de iluminarea (éllampsis) dumnezeiască, de luminarea (photismós) sufletului și a minții, de vedere (theoria) și nepătimire (apatheia), de smerenie (tapeinosis) și lacrimile (dakrýa) cele revărsate din lucrarea și harul Sf. Duh, îndată... declară cu îndrăzneală că acestea sînt din înșelăciunea demonilor și nu se înfricoșează nici de judecata lui Dumnezeu, nici de paguba celor ce-i ascultă, ci, cutezători, aceștia dau mărturie tuturor că nimic asemănător nu se face acum de către Dumnezeu în vreunul dintre credinciosi, ceea ce înseamnă necredință (asebeia), mai degrabă decît erezie (haîresis). Căci erezie înseamnă faptul de a te îndepărta în ceva de dogmele lăsate nouă cu privire la dreapta credință, dar a zice că nu mai există acum inși care iubesc pe Dumnezeu, că aceștia nu s-au învrednicit de Sfîntul Duh, și că botezați fiind de către El (Duhul), nu devin fii ai lui Dumnezeu întru cunoștință, experiență și vedere (en gnósei kai peira kai theoria), însemnează a răsturna în-

<sup>6—7.</sup> În același timp, "noțiunea însăși de simțuri spirituale implică, în virtutea analogiei, ca percepție a lui Dumnezeu realizată de simțurile spirituale să fie conștientă, așa cum este și percepția realităților lumii sensibile prin simțurile trupești. La fel cum nu există senzație materială inconștientă pentru o ființă umană rațională, la fel pentru Simeon, nu există unire cu Dumnezeu inconștientă decît pentru copiii mici; pentru adult, unirea trebuie să devină conștientă" (p. 185). Atît de contestatul caracter conștient al vederii sau unirii omului cu Dumnezeu la Sf. Simeon Noul Teolog reprezintă în realitate "o consecință a noțiunii simțurilor spirituale, ea însăși expresie a relației Chipul lui Dumnezeu în om cu Modelul lui în activitatea lui de cunoaștere".

<sup>38</sup> Krivocheine, op. cit., p. 37.

<sup>39</sup> Cat. 29, 136-171.

treaga Iconomie a Dumnezeului și Mîntuitorului nostru Iisus Hristos și a tăgădui deschis reînnoirea Chipului (lui Dumnezeu din om) stricat și supus morții și rechemarea lui la nestricăciune și viață". De aceea, strig către voi, reluînd cuvintele profetice: "Apropiați-vă de El și veți fi luminați și fețele voastre nu se vor rușina" (Ps. 33, 6). Căci, ce este? Oare nu predîndu-vă pe voi înșivă ușurătății, negrijii și poftelor și plăcerilor trupului ziceți că este cu neputință a primi harul Duhului și prin el a fi renăscuți, înfiați și făcuți asemenea lui Dumnezeu? Nu este însă cu neputință aceasta, nu este. Era cu neputință înainte de venirea Lui pe pămînt, dar de cînd a binevoit să se facă om și să se asemene nouă întru toate afară de păcat (cf. Evr. 4, 15), Dumnezeu a făcut acestea cu putință și ușoare, dîndu-ne puterea de a ne face fii ai lui Dumnezeu (In. 1, 12) și împreună-moștenitori ai Lui (Rm. 8, 17)". I

Cu toate acestea, dezechilibrul între zelul și înălțimea duhovnicească a Sf. Simeon și mediocritatea spirituală a unei fracțiuni a monahilor de la Sf. Mamas, prizonieri ai unei concepții legaliste și minimaliste despre viața creștină, a dus la crearea unei tensiuni între aceștia și egumenul lor, despre care avem o imagine vie în *Cateheza 34*. În fața neînțelegerilor de care s-a izbit, Sf. Simeon subliniază cu patos că numai imposibilitatea de a ascunde talantul primit și iubirea de aproapele l-au determinat să mărturisească fraților experiența harului și să-i îndemne pe toți să se împărtășească de ea, întrucît ea stă la îndemîna tuturor celor ce împlinesc cu rîvnă poruncile lui Hristos. "Precum un sărac iubitor de frați (ptochós tis philádelphos) care a cerut milostenie de la un iubitor de Hristos și a primit de la el niște monezi de aur, aleargă cu bucurie la tovarășii lui de sărăcie și îi anunță în taină zicînd: "Alergați degrabă și voi, ca să luați (milostenie)", arătînd cu degetul și indicîndu-le pe cel ce i-a dat banul, iar dacă aceștia nu-l cred, deschizîndu-si palma li-l arată, pentru ca, crezînd să se grăbească si să prindă pe acel bărbat milostiv, așa și smeritul de mine, sărac și gol de tot binele și robul sfinției voastre al tuturor, făcînd experiența iubirii de oameni și a compasiunii lui Dumnezeu, apropiindu-mă de El prin pocăință și mijlocirea Sfîntului Simeon (Evlaviosul), părintele meu și al vostru, și primind eu harul, cel nevrednic de orice har, nu suport să-l ascund singur în sînul sufletului, ci grăiesc tuturor fraților și părinților mei darurile lui Dumnezeu, vă arăt vouă ce fel și cît este talantul dat mie, îl dezvălui prin cuvînt ca și cum mi-ași deschide palma, și grăiesc nu în ascuns și în taină, ci strigînd cu glas mare: "Alergați fraților, alergați", și nu strig numai, ci și arăt pe Stăpînul cel ce l-a dat, întinzînd înaintea voastră iarăși în loc de deget cuvîntul (...) De aceea nu suport a nu grăi darurile minunate ale lui Dumnezeu pe care le-am văzut și le-am cunoscut prin lucrare și experiență, ci dau mărturie înaintea tuturor celorlalți ca înaintea lui Dumnezeu zicînd cu glas mare: "Alergați toți înainte ca moartea să vă închidă ușa pocăinței, ca să luați (milostenie) înainte de ieșirea (din trup), grăbiți-vă ca să primiți, bateți ca Stăpînul să vă deschidă ușile raiului și să se arate pe Sine vouă mai înainte de sfîrșit, grăbiți-vă să dobîndiți Împărăția cerurilor înlăuntrul vostru în mod constient (gnostôs) și să nu plecați de aici cu mîinile goale de ea, mai cu seamă cei ce credeți a o avea în voi înșivă în mod inconștient (agnóstôs), și nu aveți de fapt nimic din pricina părerii voastre de sine!" 42 Deznodămîntul crizei îl

<sup>40</sup> Cat. 32, 37-58.

<sup>41</sup> Ibid. 99—114, cf. Cap. II, 20; III, 87; Eth. 13, 236—277; Hymn. 27, 125—149: "Nu ziceți că e cu neputință a primi dumnezeiescul Duh / Nu ziceți că este cu putință a fi mîntuiți fără El, / Nu ziceți că cineva se poate împărtăși de El în mod inconștient! / Nu ziceți că Dumnezeu nu se face văzut oamenilor, / nu ziceți că oamenii nu văd o lumină dumnezeiască / sau că e cu neputință în timpurile de față! / Nicidecum nu e cu neputință aceasta, iubiților, / dimpotrivă, este foarte cu putință pentru cei ce vor, / pentru cîți și-au făcut viața curățire a patimilor / și și-au făcut curat ochiul minții".

<sup>42</sup> Cat. 34, 26—57.67—79. "Această imagine frapantă a "săracului iubitor de frați" care a primit de la Hristos moneda de aur a harului, care a primit în inima Sa pe Hristos Însuși, și care invită pe toată lumea să alerge și să caute pe Cel Milostiv, dă cea mai bună idee despre personalitatea sfîntă și atrăgătoare a

cunoaștem din "Viața" scrisă de Nikitas Stethatos: 15 ani după alegerea ca egumen a Sf. Simeon, deci în 995—996, circa 30 de monahi, în majoritate frați, s-au revoltat noaptea, la o utrenie, împotriva egumenului; subjugați de calmul Sf. Simeon, revoltații n-au îndrăznit să se atingă de el, ci s-au precipitat spre patriarhie unde au depus o plîngere împotriva acestuia. Dar după anchetarea cazului, patriarhul Sisinnios (995—998) a dat dreptate în cauză Sf. Simeon și a condamnat pe monahii răzvrătiți la exil, sentință revocată însă ca urmare a intervenției Sf. Simeon în favoarea reprimirii lor, ce se pocăiseră, în comunitate.<sup>6</sup>

În pofida rezolvării pozitive pentru Simeon a crizei interne a monahilor revoltați, a celebrității, stimei și prestigiului general de care se bucura în Constantinopol, venerat și cunoscut pentru sfințenia și înțelepciunea sa, personalitatea și doctrina sa spirituală a continuat să fie criticată și să întîlnească opoziție în mediile eclesiastice ale Capitalei bizantine. De data aceasta, contestațiile veneau din partea unui membru al înaltei ierarhii a Bisericii, în persoana sincelului patriarhal (consilier intim) Ștefan <sup>44</sup> al Alexinei, fost arhiepiscop al Nikomediei, în mare favoare la autoritățile imperiale și bisericești ale vremii, atît pentru știința sa vastă cît și pentru calitățile sale de retor și diplomat. Deși arhiepiscop demisionar, prin funcția sa de sincel, Ștefan deținea o poziție de prim plan în ierarhia superioară și a exercitat o influență considerabilă asupra patriarhului și sinodului, cu toate că canoanele obligau pe episcopii demisionari să renunțe la toate titlurile eciesiastice și civile. "După demisia sa, Ștefan a putut exercita încă o funcție importantă, ca cea de didascăl, fiind exact în același caz ca și Leon Filosoful (sec. IX) care, după ce a ocupat scaunul de Tesalonic, și-a reluat la Constantinopol scaunul de la Universitate, sau Alexandru al Niceii, care în prima jumătate a sec. X cumula titlul de mitropolit cu un profesorat. Ștefan era, astfel, la capătul liniei lui Arethas al Cezareii (902--949), Alexandru al Niceii și Vasile cel Mic (945-996) al Cezareii, care au trăit în sec. X".45 Un număr de manuscrise (ca de ex. Paris, gr. 1162) conservă cîteva mici fragmente din activitatea sa profesorală; e vorba de cîteva "didaskaleiai", rezumate doctrinare scolastice aride și seci, referitoare la: structura tripartită a sufletului, Treime, diferența virtuților, natura lucrurilor, disprețul lui Dumnezeu și Împărăției Lui, Întrupare, adevărurile de credință și poruncile Mîntuitorului. Din ele Ștefan "apare ca un epitomar, de profesie, drept unul din acele spirite clare, abile în a reduce problemele la scheme facile, ușor de sesizat. Oameni de acest fel aduceau servicii prețioase celor ce nu aveau timp, voință sau mijloace de a aprofunda chestiunile, ei înșiși. Acesta e unul din motivele pentru care patru patriarhi la rînd — Antonie III Studitul (974—979), Nicolae II Hrisoverghi (979—991), Sisinnios II (996—998) și Serghios II (1001—1019) — 1-au menținut pe lîngă ei pe fostul mitropolit al Nikomediei, probabil ca și consilier teologic, fără a mai pomeni de serviciile făcute basileului".40 Recunoscîndu-i ca indiscutabile calitățile intelectuale, Nikita Stethatos, biograful Sf. Simeon, îl prezintă pe sincel ca pe un spirit strălucitor dar care nu avea caracterul la înălțimea stiinței și culturii lui; la care constiința valorii sale teologice genera tendința de a deprecia automat pe toți cei din jur ("pe cît se prețuia pe sine însuși, pe atît disprețuia pe ceilalți"), orice emul în ale științei devenind pentru el un inamic și un agresor suspect în fața căruia erau permise toate mijloacele de compromitere și debarasare: întrebări insidioase, anchete și inchiziții indiscrete, calomnii, intrigi și violențe morale de tot felul.47

Sf. Simeon, ca și despre calea și învățătura sa spirituală. Ca să reluăm propriile sale imagini, scrierile Sf. Simeon sînt adevărate mîini deschise în care arată tuturor celor ce se îndoiesc de posibilitatea comuniunii personale cu Hristos în această viață, monezile de aur ale iluminărilor sale spirituale" (Krivocheine, op. cit., p. 24—25).

<sup>43</sup> Vie., 38-39.

<sup>44</sup> Despre Ștefan de Nikomedia cf. Hausherr, op. cit., p. L—LVI și D. Sp. IV (1961), 1514 (J. Darrouzés).

<sup>45</sup> J. Darrouzés, "Introducere" la ediția "Tratatelor", SC 122 (1961), p. 11.

<sup>46</sup> I. Hausherr, op. cit., p. L.N-LV.

<sup>47</sup> Vie., 47.

Era inevitabil deci, ca Ștefan să nu poată suporta fără invidie și pizmă (phtónos) ca renumele de "teolog" al Sf. Simeon, simplu egumen al unei obscure mănăstiri din capitală, să fie mai mare decît al său, în pofida științei sale și poziției sale ierarhice. Întîmplarea a făcut ca cei doi să se întîlnească fată către față în jurul anului 1003 într-un apartament al palatului patriarhal. Sincelul Ștefan profită de ocazie și de publicitatea anturajului pentru a-i pune o întrebare teologică scolastică, echivocă și insidioasă: "cum separi pe Fiul de Tatăl prin cugetare sau în realitate (epinoia è pragmati)?", sperînd astfel să-l atragă într-o cursă subtilă și să-l compromită demonstrîndu-i ignoranța. Drept răspuns, Sf. Simeon îi scrie sincelului o lungă epistolă în 500 de versuri (Imnul 21). Denuntînd caracterul specios al distincției scolastice în cauză, care aplicată consecvent reducea misterul treimic la extremele raționaliste ale sabelianismului modalist sau triteismului subordinațianist și oferind în paralel o expunere perfect ortodoxă asupra dogmei Sfintei Treimi (accentuînd pe rînd unitatea fiintei, distinctiile personale și energiile manifestatorii). Sf. Simeon consacră cea mai mare parte a poemului său polemicii contra celor ce îndrăznesc a face teologie fără experienta în Sfîntul Duh a realitătilor teologhisite, bazîndu-se numai pe stiinta elenică profană și încheie cu un patetic apel către sincel să-si abandoneze falsa sa teologie speculativă si să se consacre experienței spirituale concrete și existențiale, singura adecvată misterului treimic. Cum era de așteptat, "acest răspuns a iritat profund pe sincelul Ștefan, cu atît mai mult cu cît Simeon vorbea în el de chesiuni la care sincelul nu i-a cerut să-i răspundă și s-a crezut dator să-i dea o lecție de spiritualitate. În orice caz, Simeon este cel ce a lărgit conflictul și, mai presus de chestiunile personale, a făcut să apară adevărata natură a acestuia: un șoc între două tipuri de teologie și concepții despre viața spirituală".<sup>4</sup> "Știința teologică a sincelului era incontestabilă dar foarte diferită de cea a lui Simeon și acesta este, probabil, motivul principal al conflictului lor. Un conflict între o teologie livrescă, scolastică, detașată de viața spirituală, dar totuși, formal ortodoxă și conservatoare, și una care se vede o expresie a Sfîntului Duh, care subliniază incomprehensibilitatea și misterul lui Dumnezeu ca și revelația Sa în experiența mistică a Sfinților, și care neagă persoanelor care nu posedă în ele în mod conștient pe Duhul Sfînt dreptul de a vorbi despre Dumnezeu, care recunoaște pe deplin autoritatea Scripturii și a Părinților, dar care pentru ea este o autoritate interioară, comprehensibilă numai în lumina Sfîntului Duh... pe scurt, un conflict mai degrabă spiritual decît dogmatic, și neieșind din cadrele (formale! — n.n.) ale Ortodoxiei".

Cu acest incident, între sincelul Stefan și Sf. Simeon a început un lung război care a durat vreme de 6 ani și s-a soldat mai întîi cu retragerea lui Simeon în 1005 din funcția de egumen la Sf. Mamas în favoarea ucenicului său Arsenie, iar, patru ani mai tîrziu, la 3 ianuarie 1009 cu condamnarea sa de către sinodul patriarhal, instigat de sincel, la exil. Neputînd ataca pe Simeon nici la nivel dogmatic, nici din punct de vedere moral, sincelul Ștefan a luat drept pretext al intervențiilor sale ostile împotriva Sfîntului, cultul pe care îl aducea Simeon în fiecare an la Sf. Mamas părintelui său duhovnicesc, Simeon Evlaviosul († 986) de ziua adormirii sale în Domnul, și în cinstea căruia ucenicul compusese un oficiu liturgic complet, îi scrisese viața și-i pictase icoana. Celebrarea, cunoscută și aprobată de patriarh, s-a desfășurat vreme de 16 ani fără a întîlni vreo opoziție pînă la cea a sincelului Ștefan implicat, probabil, activ și în eforturile de centralizare a afacerilor de canonizare în mîinile patriarhale, ca și în opera de reglementare, uniformizare si codificare liturgică a cultului bisericesc al Sfintilor de care dă mărturie în epocă colecția de sinaxare prescurtate cunoscută sub numele

<sup>48</sup> Krivocheine, op. cit., p. 49. 49 Ibidem, p. 45, cf. și Darrouzés (supra, nota 45), p. 11—12: "Opoziția unuia din magiștrii învățămîntului oficial dă un sens mai profund conflictului și un mai mare relief istoric. Didascalii aveau controlul întregului învățămînt bisericesc de la cel elementar și pînă la cele mai înalte: dreptul, filosofia, teologia care se confunda practic cu exegeza. Constatăm o veritabilă înfruntare a două tendințe inerente naturii înseși a teologiei: o tendință mistică care insistă pe transcendența Revelației și definește teologia ca înțelepciune, și o tendință intelectualistă care caută să abordeze adevărurile revelate cu ajutorul rațiunii".

de "Minologhionul" vasilian (de la numele împăratului Vasilios II Macedoneanul, 975-1025). Concret, sincelul ataca sfințenia reală a lui Simeon Evlaviosul pe care o punea la îndoială din cauza anumitor acte, printre care acela că își disimulase, din smerenie, nepătimirea și desăvîrșirea sa, și din care Ștefan trăgea concluzia că părintele duhovnicesc al Sf. Simeon era un om pătimas, un păcătos și un impostor, venerat pe nedrept prin imne și icoane. După 6 ani de neîncetate hărțuieli, audieri, presiuni și insistente în Sinod,50 sincelul Stefan obține, în cele din urmă, condamnarea la exil a Sf. Simeon, sentință executată rapid la 3 ianuarie 1009. Debarcat la Palukiton lîngă Chrysopolis, suburbie asiatică a Constantinopolului, împreună cu un ucenic credincios. Sf. Simeon se instalează într-un mic schit (euktérion) din apropiere, cu hramul Sfintei Marina, aflat în ruine. Ca urmare a celor două apologii personale (pierdute astăzi) adresate de Sf. Simeon, din exil, Sinodului și a intervențiilor numeroșilor săi admiratori și discipoli, patriarhul Serghios II acceptă între 1010-1011 revizuirea cazului său, în urma căreia revocă sentinta nedreaptă de exil la care fusese condamnat Sfîntul datorită intrigilor sincelului. Deplin reabilitat, Sf. Simeon refuză arhiepiscopatul oferit de patriarh drept compensație a exilului și nedreptăților suferite, dar și în schimbul unui compromis și a unei atitudini mai moderate în cazul cultului părintelui duhovnicesc, și se întoarce din voință proprie în singurătatea de la Sfînta Marina. departe de agitația Capitalei. Aici sfîrșește reconstrucția mănăstirii, strînge în jurul lui o nouă comunitate monahală, și continuă să celebreze cu solemnitate memoria părintelui lui duhovnicesc a cărui sfințenie constituia pentru el dovada și garanția autenticității și încadrării în Tradiție a experienței sale. Tot aici redactează majoritatea celor 58 de Imne ale iubirilor dumnezeiești și finalizează cele 225 de Capete teologice și practice, cu valoarea unui adevărat testament spiritual, și a căror compoziție o începuse încă de cînd era egumen la Sf. Mamas. Moare la Sf. Marina la 12 martie 1022 în vîrstă de 72 de ani, nu înainte de a fi săvîrșit numeroase minuni și a fi profețit data exactă a morții și a transferului moaștelor sale 30 de ani mai tîrziu, în 1052. În 1035, în urma unei viziuni, ucenicul Sf. Simeon, Niketas Stethatos întreprinde editarea scrierilor sale iar între 1052—1054 îi alcătuiește și "Viața", în care demonstrează împotriva detractorilor Sfîntului, prin fapte și cu multe mărturii, autenticitatea și sfințenia efectivă a vieții și învățăturii duhovnicești a părintelui său spiritual, venerat spontan de evlavia populară ca Sfînt. încă din timpul vieții.

Din punct de vedere teologic, cea mai importantă operă a Sf. Simeon, cea care îi va aduce supranumele caracteristic de "Noul Teolog", o constituie celebrele sale Tratate teologice (1—3) și etice (1—15) elaborate între anii 1000—1009, anii conflictului cu sincelul Ștefan. Operă de controversă adresată unui public mai larg decît Catehezele, Imnele și Capetele (în care Sf. Simeon se adresa unui cerc restrîns de monahi și discipoli, vorbind ca un egumen sau mărturisindu-și imnic experiențele sale spirituale personale), Tratatele constituie un veritabil și pasionat manifest al teologiei autentice a Bisericii: trinitară, eclesială și existențială, împotriva teologiei intelectualiste, scolastice și formaliste ce se infiripase în

<sup>50</sup> Vie., 78—93. Sensul real al luptelor Sf. Simeon cu sincelul Ștefan pentru teologia adevărată a Bisericii contra unei teologii trinitare scolastice neduhovnicești și a defăimătorilor sfințeniei lui Simeon Evlaviosul (cum le prezintă Eth. 9 care oferă un bun rezumat al disputelor din unghiul de vedere al Sf. Simeon), apare oarecum deformat în relatarea lui Niketas Stethatos, în care disputa celor doi are drept obiect cultul sfinților și al icoanelor. Așa după cum a arătat Hausherr (op. cit., p. XXXVII, LXVII—LXXX și LVI—LXVII) și subliniat Krivocheine ("Introducere" la ediția "Catehezelor", SC 96, 1963, p. 16) viața Sf. Simeon scrisă de Niketas prezintă semnele unei destul de evidente stilizări haghiografice al cărei scop era să prezinte pe Sf. Simeon ca un al doilea Teodor Studitul și de a neutraliza astfel opoziția întîlnită de acesta în unele medii monahale bizantine. O procedură similară, la fel neinspirată, este utilizată de Niketas și în Prefața la ediția sa a Imnelor iubirilor divine ale Sf. Simeon (ed. J. Koder, SC 156, 1969, p. 106—134) în care se străduiește să le interpreteze prin prisma teologiei de o cu totul altă factură a tratatelor areopagitice (cf. "Introducerea" lui J. Koder, ibidem, p. 53—64) cf. R. Roques, Notes sur la notion de "Theologia" chez le Pseudo-Denys l'Areopagite, "Révue d'Ascétique et de Mystique" 25 (1949), 200—212.

Bizant, desprinsă practic de realitatea sacramentală a Bisericii, si care încetase a mai fi mărturie a experienței spirituale concrete a comuniunii personale a credinciosului în Biserică cu Sfînta Treime. Dacă cele 3 Tratate teologice apără de denaturarea lui scolastică si (ca odinioară Sf. Grigorie de Nazianz în Discursurile sale teologice al căror model și inspirație se resimt) adevăratul "concept" de Treime, baza, centrul și țelul teologiei Bisericii, Tratatele etice dezvoltă caracterul eclesialsacramental (1-3) și existențial-experimental, ascetic (4, 6, 7, 11 - despre posibilitatea și necesitatea nepătimirii) și contemplativ (5, 10 — despre posibilitatea și necesitatea vederii luminii dumnezeiești),52 al adevăratei teologhisiri creștine ce trebuie să reflecte experiența religioasă creștină unică și specifică a comuniunii personale a credinciosului cu Sfînta Treime, înscrisă în comuniunea mai largă a Bisericii și a Sfinților. Căci "Domnul nu fericește pe cei ce învață pur și simplu (pe alții) (cf. Mt. 5, 19), ci pe cei ce s-au învrednicit mai întîi prin lucrarea poruncilor să vadă, au contemplat în ei înșiși lumina luminătoare a Duhului ce scînteiază și au cunoscut prin El în adevărata ei vedere, cunoștință și lucrare (orásei kài gnosei kai energeia) cele despre care vorbesc și învață pe alții. E de trebuință, așadar, ca cei ce întreprind să învețe pe alții, să fie ridicați mai întîi ei însiși, precum s-a zis, ca nu cumva vorbind despre cele ce nu le cunosc să ducă în pierzanie, prin rătăcire, atît pe cei ce se încred în ei, cît și pe ei însisi". De aceea ..cel ce a făcut experiența (en petra) prin rîvna cea mai bună va cunoaste puterea celor zise (de mine). Dar cel ce e altfel va cunoaste cele zise sensibil. dar despre cele spuse duhovniceste si inteligibil va avea simple idei teoretice ale înțelesurilor, sau mai bine zis își va plăsmui în gîndirea sa plăsmuiri (ficțiuni) mincinoase, dar ya fi foarte departe de adevărul celor zise ca un om plin de iluzii si amăgire". 4 Lupta Sf. Simeon împotriva teologiei scolastice intelectualizante ce încerca să se înfiripe pe atunci în Bizanț a impresionat cel mai mult pe contemporani în întreaga sa activitate spiritual-bisericească și i-a adus supranumele, neobișnuit în atît de conservatoarea lume bizantină, de "ho neòs theo-

<sup>51</sup> *Cf.* portretul pseudoteologului intelectualist, neduhovnicesc: *Th.* 1, 338—433; critica scolasticismului teologic: *Th.* 1, 273—278; *Eth.* 9, 6—79; *Cap.* III, 84—85; critica fundamentalismului biblicist: *Cat.* 24 passim; *Cap.* II, 21; III, 100; contra fundamentalismului patristicist: *Th.* 1, 1—10, 313—355; *Eth.* 9, 22—31.

<sup>52</sup> Afară de discursul "clasic" despre teologia din "auzite" și din "vedere" reprezentat de Eth. 5, accesibil în traducere (Filoc. V, p. 183—202), pasajele esențiale se cuprind în Eth. 1, 3, 36—44, 77—103 (Filoc. V, p. 132—135; cf. Cap. III, 88), Eth. 13, Eth. 10, integral, mai ales rîndurile 370—485, 697—753; "Dacă nu ajungem la participarea și comunicarea bunătăților veșnice nici nu primim harul, încă de aici, fiind în trup, urmează că și Hristos Însuși este un profet și nu Dumnezeu și toate cîte le declară Evanghelia Lui sînt o profeție despre cele viitoare și nu un dar al harului; în mod asemănător și Apostolii au fost rînduiți ca profeți și nu ca plinire a celor profetizate, nici n-au primit ceva ei înșiși, nici n-au transmis altora. O, ignoranța și orbirea celor ce țin astfel! După ei urmează că credința noastră este deșartă (goală), lipsită de fapte. Căci dacă harul mîntuitor s-a arătat tuturor oamenilor numai prin cuvînt și nu în realitate și așa socotim că s-a realizat misterul credinței noastre, cine e mai nenorocit decît noi? Iar dacă Hristos este lumina lumii și Dumnezeu dar credem că nu este văzut neîncetat de nici un om, cine e mai necredincios decît noi?" (735—753). Căci în teologie, "nu cunoașterea este lumina, ci lumina este cunoașterea" (Cat. 28, 228—229).

<sup>53</sup> Cf. Cap. III, 2, 4—6.
54 Cap. I, 4, 100, cf. Eth. 1, 12, 460—490: "Cuvînt deşert (cf. Mt. 12, 36) nu e cum ar putea bănui cineva, numai cel nefolositor, ci și cel grăit de noi înainte de împlinirea faptelor poruncite și de cunoașterea lui Dumnezeu prin experiență". Pasaje paralele de critică a stării neduhovnicești a ierarhiei bisericești a vremii în Cat. 28, 190—300; 33, 215—254; Eth. 3, 590—599; Hymn 58; cf. Ep. 4 (incdită) "despre cei ce se autohirotonesc dascăli și-și atribuie vrednicia apostolică fără harul de sus; și că nu se cade a călăuzi și învăța în genere pe alții mai înainte de a fi născut și luminat de un Părinte duhovnicesc" (nr. 66 în catalogul scrierilor Sf. Simeon stabilit de L. Allatius, P. G. 120, 287—318). Nu e vorba însă de o contestare harismatist-penticostalistă, quasiprotestantă, a autorității învățătorești a ierarhiei și de o luptă pentru a transfera magisteriul Bisericii în mîinile autorității duhov-

lógos".<sup>35</sup> El trebuie înțeles ca desemnînd nu un inovator pe tărimul dogmatic sau spiritual — în acest sens "nou teolog" este doar ereticul — ci un restaurator al modului autentic de teologhisire triadocentric, eclesial și existențial, ascetic-contemplativ, al Apostolilor (Sf. Ioan) și Părinților (Sf. Grigorie de Nazianz); el exprimă sintetic faptul că spre deosebire de contemporanii săi, Sf. Simeon "teologhisea ca (Sf. Ioan, ucenicul) cel iubit (al Mîntuitorului)".<sup>35</sup>

Apariția Sf. Simeon Noul Teolog în Bizanț la cumpăna sec. X—XI și a primelor două milenii creștine a avut, în același timp, o semnificație providențială și profetic-vizionară, "Noul Teolog" dovedindu-se a descifra corect și în profunzime semnele vremii. Reînviorarea etosului trinitar, eclesial și contemplativ al teologiei autentice adusă de Sf. Simeon a permis Bisericii Ortodoxe să facă față spiritual cu succes, păstrîndu-și identitatea ortodoxă, influențelor heterodoxe, atît din interior cît și din exterior, a "conceptelor" de Dumnezeu monoteiste, elenic și semitic, cu care s-a văzut activ confruntată și provocată în sec. XI—XIX prin: renașterea neoplatonismului (sec. XI—XII, XIV—XV), invazia teologiei scolastice occidentale și a emulilor ei bizantini în epoca sinoadelor unioniste și a controverselor isihaste palamite <sup>57</sup> (sec. XII—XV), ca și prin presiunea strivitoare a turcocra-

nicești a monahilor desăvîrșiți, cum eronat cred Hausherr, Gouillard, Darrouzés, ci, pur și simplu, de ceea ce se numește astăzi "spiritualizarea structurilor bisericești" (D. Stăniloae), de necesitatea ca autoritatea învățătorească, sacramentală și pastorală în Biserică să aibă acoperire în autoritatea duhovnicească cîștigată pe măsura împlinirii poruncilor cf. prof. N. Chițescu, Autoritate ierarhică, autoritate duhovnicească, "Mitropolia Moldovei și Sucevei" 33 (1957) nr. 3—4, p. 273—290.

<sup>55</sup> O documentată trecere în revistă a discuțiilor în jurul interpretării semnificației reale a supranumelui de "Noul Teolog" în știința teologică occidentală între 1897—1955 (A. Ehrhard, K. Holl, I. Hausherr, L. Petit, M. Jugie, H. G. Beck, F. Dölger, V. Krivocheine) la magistr. D. Zamfirescu, Probleme teologice și hagiografice legate de supranumele Sf. Simeon Noul Teolog, "Ortodoxia" 10, (1958), nr. 3, p. 395—429.

<sup>56</sup> Vie., 36: "hos hó egapeménos etheologései".

<sup>57</sup> Se cunoaște marea influență exercitată de Sf. Simeon Noul Teolog asupra Sf. Grigorie Sinaitul (1255-1346), marele mentor al renasterii spirituale isihaste din sec. XIV. Cele 137 de Capete în acrostih (trad. rom. pr. prof. D. Stăniloae, Filoc. VII. 1977. p. 91—155) ale acestuia se resimt puternic de învățătura duhovnicească a Sf. Simeon; a se vedea mai ales cap. 3-5, 22-23, 93-98, 127-128. De ex.: "Cei ce scriu și grăiesc fără Duh voind să zidească Biserica... vorbesc din gîndurile lor, fiind amăgiți de duhul părerii de sine. Iar cuvintele acelora sînt neplăcute si neluminate. Căci nu grăiesc împărtășindu-se din izvorul viu al Duhului, ci dintr-o inimă asemenea unei bălți puturoase, în care se hrănesc lipitorile, serpii si broastele poftelor, înfumurării și neînfrînării. Apa cunoștinței lor e tulbure, e rău mirositoare și stătută. Cei ce beau din ea se îmbolnăvesc, se umplu de greață și varsă" (c. 128). "Amăgirea, marea dușmană a adevărului, atrage astăzi pe oameni spre pierzanie. Ea naște neștiința întunericului, care s-a întipărit în sufletele celor leneși, înstrăinîndu-i de Dumnezeu. Aceștia susțin că nu există Dumnezeu, Cel ce ne-a născut pe noi din nou și ne-a luminat sau Îl cred și Îl cunosc numai prin cuvîntul simplu și nu cu lucrarea sau spun că S-a arătat numai celor de demult, nu și nouă. Ei hulesc credința în Dumnezeu socotind mărturiile Scripturii despre Dumnezeu simplă părere, și tăgăduiesc evlavia ce urmează din cunoștința Lui. Citesc Scriptura numai trupește, ca să nu zic iudaicește, și de aceea tăgăduiesc învierea sufletului, dorind să locuiască în mod inconștient în mormintele (trupurilor lor). Amăgirea aceasta are drept pricini aceste trei patimi: necredința, viclenia și trîndăvia" (c. 135). Că altceva este teologia ca discurs despre Dumnezeu și altceva vederea sau cunoașterea nemijlocită a lui Dumnezeu subliniază împotriva lui Varlaam și Sf. Grigorie Palama (1296—1359): *Triada* I, 3, 15.34 și 42 (trad. rom. Pr. Prof. D. Stăniloae, Viața și învățătura Sf. Grigorie Palama cu trei tratate traduse, Seria teologică 10, Sibiu, 1938, p. XXVI, XXXXIII, IL—L). Cf. și Calist Catafygiotul (sf. sec. XIV—înc. sec. XV), Despre unirea dumnezeiască și viața contemplativă (P. G. 147, 836-941; trad. rom. pr. prof. D. Stăniloae, Filoc. rom. VIII, 1979, p. 349-527), cap. 84 (p. 511-512).

ției ce a urmat asaltului victorios al Islamului, și dubla "pseudomorfoză", romanocatolică și protestantă, a teologiei ortodoxe grecești și rusești, ca urmare a preluării necritice a influențelor modelului cultural occidental (sec. XV—XIX), admirabil descrisă și denunțată de păr. Gh. Florovsky <sup>55</sup> la Primul Congres de Teologie Ortodoxă (Atena 1937).

Pe de altă parte, în 1054, la 32 de ani după moartea Sf. Simeon Noul Teolog. după o confruntare simbolică a teologiilor greacă ortodoxă și latină occidentală, în persoana lui Niketas Stethatos, ucenicul Sf. Simeon, și a agresivului cardinal Humbert de Silva Candida, Biserica Ortodoxă s-a văzut nevoită să accepte drama dureroasă a Schismei. Principala cauză dogmatică a separației, "filioquismul", reprezenta simptomul clar al regresiunii modaliste a "conceptului" patristic de Dumnezeu-Treime în cel metafizic esențialist, practic monoteist, al scolasticii, expresie a "elenizării" etosului teologiei occidentale integrată de tomism ca o simplă "scientia subalternata" în modelul epistemologic aristotelic dominant în epocă. Pe lîngă importantele consecințe materiale cu care s-a reverberat această distorsiune în toate domeniile teologiei (tendința nestoriană în hristologie, juridismul dezontologizant al teoriei satisfactiei în soteriologie, grația ca supranatural creat în pnevmatologie, optimismul naturalist în antropologie, etosul pietist al imitatiei modelului uman al lui Iisus, estomparea aspectului pneymatologic, hipertrofia institutionalului, dispariția sinodalității, imperialismul papal în eclesiologie, mistica esenței divine și vederea intuitivă a esenței divine înseși ca ideal suprem în eshatologie), regresiunea trinitară occidentală a condus la modificarea în scolastică a însusi etosului originar al teologiei apostolice si patristice. Separată net de spiritualitate și de mănăstiri și marcată tot mai strivitor de intelectualism, speculativism, juridism și formalism, teologia latină occidentală încetează de a mai fi expresia mărturiei spirituale a comuniunii omului cu Sfînta Treime în slava necreată și eternă a Iubirii Sale și devine știință pur universitară, cu idealul de a dubla "modo humano" pe planul epistemic al cunoașterii discursive știința pe care o are Dumnezeu despre Sine în lucrările Lui "modo divino". Preacția internă a Occidentului față de scolastica tomistă, oficializată de Biserica catolică în sec. XIII (și recomandată iarăși ca model teologiei moderne în sec. XIX), începută în teologia franciscană nominalistă a sec. XIV (Duns Scotus, Ockham) și radicalizată în teologia Reformatorilor 60 sec. XVI, n-a reușit însă altceva decît să ducă la extrem, în cadrele aceluiasi legalism soteriologic, de-trinitarizarea hristomonistă și dez-eclesializarea etosului teologic patristic începută în scolastica latină. Contestarea radicală a Bisericii, a sfințeniei și spiritualității pe fondul unui pesimism religios antropologic excesiv si a falsei exaltări a atotputerniciei divine și pasivității umane în actul justificării (grațierii) păcătosului sola fide, sola gratia, sola Scriptura, au decurs în mod firesc din adoptarea unui "concept" de Dumnezeu voluntarist, "nominalist", monoteist, de tip veterotestamentar și nu trinitar neotestamentar, care a înlocuit în nominalism și Reformă conceptul de Dumnezeu "realist", "esențialist" și inte-lectualist al scolasticii. În conformitate cu acest "concept" de Dumnezeu, etosul teologic s-a restructurat și el; de data aceasta pe un biblicism antispeculativ de tip mai degrabă "rabinic", creștinismul protestant devenind practic o religie a

<sup>58</sup> Gh. Florovsky, Puti russkago bagoslovija, Paris, 1937, VIII + 576 p. (un rezumat al autorului: Căile teologiei ruse, în "Biserica Ortodoxă Română" 56, 1938, nr. 1—4, p. 13—17); Westliche Einflüsse in der russischen Theologie (vezi supra, nota 1), p. 212—232; pentru influențele occidentale în teologia greacă modernă, prof. Th. Zissis, Orthodoxe Theologie in Griechenland heute (vezi supra, nota 3), p. 176—185.

<sup>59</sup> Pentru detalii istorice și sistematice asupra evoluției și modului înțelegerii de sine a teologiei catolice, cu bibliografia chestiunii, a se vedea articolele "Theologie" din D. Th. C. XV, 1, (1946), 341—502 (M. J. Congar) și "Lexikon für Theologie und Kirche" X (1965), 62—71 (J. B. Metz).

<sup>60</sup> Pentru teologia protestantă vezi articolul "Theologie" din "Religion in Geschichte und Gegenwart" VI (1962) 754—755 (G. Ebeling, H. Schrey); W. Pannenberg / G. Sauter / S. M. Daeckel / H. N. Ianowski, Grundlagen der Theologie — ein Diskurs Stuttgart, 1974.

Cărții, în care Revelația slavei lui Dumnezeu în Hristos se reduce la cuvîntul biblic, cu toate consecințele ce decurg dintr-o atare identificare pentru viața și gîndirea Bisericii. În vreme ce în sec. XI și XIV Biserica Ortodoxă depăsea tentația monoteistă a elenizării ascunsă în scolasticism (și rezista Islamului) prin teologia eclesială, nici elină, nici iudaică, a mărturiei comuniunii omului cu Sfînta Treime în experiența eclesială, sacramentală și ascetic-contemplativă a vederii slavei Sale necreate, Reforma a substituit conceptului de Dumnezeu "esentialist" al scolasticii "realiste", impregnate de metafizică, pe cel monopersonal, individualist, al nominalismului, căruia îi corespunde individul uman izolat, nu Biserica, o concepție aneclesială, "dialogică" și neontologică, despre Revelația Sa omului și o știință teologică precumpănitor filologică și istorică, menținîndu-se în cadrul aceleiași regresiuni trinitare și spirituale comune creștinismului occidental. Scindat și polarizat între alternativele elenism-semitism, metafizică-biblicism, filosofie-filologie, realism-nominalism, intelectualism-pietism, etosul teologic occidental nu și-a asimilat niciodată altfel decît formal "conceptul" de Dumnezeu-Treime elaborat și aprofundat în Răsărit de către Sfinții Părinți în epoca patristică și bizantină, nesesizînd implicațiile lui cruciale atît pentru întreaga învățătură creștină în general, cît și pentru problema naturii teologiei în special. Această diferență structurală între Răsăritul și Apusul creștin explică suficient neînțelegerea teologilor occidentali moderni, exprimată în judecăți de valoare critice și depreciante, față de modul de teologhisire și doctrina spirituală a Sf. Simeon Noul Teolog.ºº Rezervele, exprimate din partea unor teologi ortodocși de față de personalitatea și învățătura

<sup>61</sup> Cf. supra, nota 25—26; Hausherr, 1928, p. LXII—LXXX; Gouillard, 1941, col. 2947—2957; Darrouzés, SC 122, 1966, p. 2—37, care accentuează din punct de vedere catolic "inconsecvențele" și "contradicțiile" și chiar "falsificarea vieții creștine" în gîndirea Sf. Simeon, care ne-ar "arăta mai bine decît nu importă care altă operă măreția efortului misticului și limitele sale" (Darrouzés, p. 36). Un început de înțelegere obiectivă și reală din interiorul gîndirii simeoniene îl prezintă monografiile cu adevărat științifice ale lui Völker, 1974, și Fraigneau-Julien, 1985. Dar teologul româno-catolic care a înțeles cel mai în profunzime, pornind de la opera Sf. Simeon, rolul "conceptului de Dumnezeu" (Gottesbegriff) treimic în fundamentarea specificului "gnostic" al teologiei Bisericii, care nu înlătură dar nici nu se confundă cu dimensiunea lui "epistemică", criticînd deschis deviațiile profunde produse în teologia occidentală, scolastică și protestantă, de oscilația ei între conceptele de Dumnezeu netrinitare al "realismului" și "nominalismului", drept pentru care scrierile sale au fost puse de Roma la Index, este, incontestabil, Georg Koepgen (1898-1975) în ale sale Die Gnosis des Christentums, Salzburg, 1939, 1940 și Trier, 1978 (în colecția "Occidens. Horizonte, des Westens" hrsg., v. W. Nyssen). (Sf. Simeon e citat la p. 67 f, 81 f, 141 f, 155, 178). Cf. Păr. D. Stăniloae, "Ortodoxia" 31 (1979) nr. 1, p. 195—198) (recenzie) și Spiritualitatea ortodoxă, Bucuresti, 1981, p. 29-38 (Sf. Treime - baza spiritualității crestine); și Wilhelm von Ockham, Anfang und Ende der Reformation, als Manuskript gedruckt, Regensburg, f. a. Cadrul teoretic general al studiului de față a asimilat în registrul lui principial contribuția decisivă a lui G. Koepgen în precizarea naturii, semnificațiilor, evoluției istorice și perspectivelor de înnoire ale teologiei Bisericii.

<sup>62</sup> Exemplul "clasic" cel mai recent îl constituie Prof. P. Trembelas de la facultatea de teologie a Universității din Atena care în studiul "Mystikismos — Apophatismòs — Kataphatikė theologia, "Epistemonikė epetéris tês theologikês scholês Panepistimiou Athenôn" 19 (1972) p. 5—98 și 20 (1973), p. 161—227 și separat în extras, ediția a 2-a, 1981, partea I, p. 71—96, "declară, cu cîteva rezerve, spre a nu șoca opinia publică, că vederile luminii ale Sf. Simeon s-ar explica printr-o simplă tensiune nervoasă! Afirmația lui Trembelas a provocat un val de indignare la Muntele Athos" (Krivocheine, op. cit., p. 6). Vezi recenzia broșurii făcută de monahul Teoclit Dionisiatul în "Athonikoi Dialógoi", fasc. 29—30 (1975), p. 9—18 și declarația oficială a comunității atonite împotriva teologiei universitare grecești influențate de Occident și detașate de spiritualitate, ibidem, p. 20—27 după Chr. Yannaras, Liberte de la morale (Perspective ortodoxe 4), Geneve, 1979, p. 113—114.

Sf. Simeon se explică, pe de o parte, prin supraviețuirea formalismului dogmatic, moral și liturgic, lipsit de conținut spiritual concret, cu care se confruntase la rîndul lui Sf. Simeon în epoca sa, formalism minimalist ce constituie una din marile primejdii ce afectează din interior autenticitatea vieții și gîndirii ortodoxe, iar pe de alta, prin preluarea insuficient de critică, determinată de același formalism și lipsă de spiritualitate, de metode, concepții, idei din știința teologică occidentală (catolică sau protestantă). Fenomenul reflectă un nejustificat sentiment de inferioritate resimțit de mulți teologi ortodocși în fața impozantelor analize și rezultate științifice, pretins "obiective" ale teologiei occidentale, cărora nu li se percepe întotdeauna la prima vedere angajamentul confesional în scheme teologice depășite deja principial de Sfinții Părinți.

De aici și din cele zise mai sus nu trebuie însă, în nici un caz, să se tragă concluzia că Biserica Ortodoxă ar deprecia principial stiința teologică pronunțîndu-se pentru o teologie pur spirituală, harismatistă și iluministă, antiștiințifică și iratională. Biserica Ortodoxă a moștenit de la Sfinții Părinți o noțiune de teologie integrativă, care nici nu supralicitează dar nici nu devalorizează teologia ca stiință, 63 în sensul de cercetare, investigare și expunere metodică a mărturiilor despre Revelația și experiența Sfinței Treimi cuprinse în Biserică, Scriptură, scrierile Sf. Părinți, tradiția liturgică, iconografică, istorică, canonică etc. Răul nu rezidă în stiința ca atare, ci în detașarea științei de baza ei experimentală ultimă și concretă.4 În teologia Bisericii Ortodoxe, realizată exemplar în teologhisirea patristică, aspectul contemplativ-spiritual și cel științific se integrează organic ca dimensiuni constitutive, inseparabile si inconfundabile, ale teologiei înțelese ca funcție esențială a realizării misiunii Bisericii în lume. Experiența contemplativ eclesială a cunoașterii lui Dumnezeu, trebuie propoveduită primind astfel o dimensiune kerygmatică, iar experiența și propoveduirea adevărată trebuie, la rîndul lor, aprofundate și sistematizate, îmbrăcînd astfel, din necesități didactice, apologetice și de apărare în fața contestărilor, și o dimensiune epistemică. Aspectul epistemic al teologiei are un rol decisiv în apărarea credinței și experienței duhovnicești a Bisericii de interpretări eronate și în prezentarea ei ca răspuns convingător la problemele concrete și specifice ale fiecărei epoci, culturi, generații și civilizații. Fără o teologie epistemică bine dezvoltată Biserica nu poate face față cu succes problemelor, interogațiilor, contestațiilor care vin din partea lumii căreia este chemată să-i vestească "Evanghelia slavei lui Hristos" (II Cor. 4, 4). Greșeala survine în momentul în care știința teologică se detașează de propovăduire și de experiența duhovnicească a cunoașterii și întîlnirii personale cu Dumnezeu în Biserică ale cărei mijloace efective de realizare le oferă spiritualitatea. Ori adevărata teologie epistemică, așa

<sup>63</sup> Cf. T. M. Popescu, Teologia ca știință", "Studii Teologice", seria veche, 6 (1937) p. 3—30; pentru teologia occidentală: Theologie als Wissenschaft. Aufsätze und Thesen, hrsg. v. G. Sauter (Theolog. Bücherei System. Theol. 43), München, 1971. În confruntare cu teoriile moderne ale științei (pozitivismul logic, filozofia analitică, raționalismul critic, teoria critică, constructivismul) și opiniile care contestă locul teologiei în cadrul universității, teologia occidentală accentuează astăzi puternic dimensiunea epistemică și statutul de "știință" ca reprezentînd specificul ultim al teologiei: W. Pannenberg (ev.-luth.), Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M., 1977 și L. Scheffzyk (rom.-cat.), Die Theologie und die Wissenschaften, Aschaffenburg, 1979. Ca atare teologia occidentală se detașează din ce în ce mai mult de experiența și viața Bisericii, transformîndu-se în analiză de cabinet, în care spiritualitatea (ca teologie sapiențială opusă celei științifice) are doar rolul apendicular de "ingredient" și "corectiv" spiritual în fața pericolelor intelectualizării și moralizării credinței (Scheffzyk, op. cit., p. 392—399).

<sup>64</sup> Cf. în acest sens pasionata și documentata pledoarie a Prof. I. Romanidis (Tesalonic) în favoarea neseparării teologiei ca discurs de fundamentul experienței duhovnicești în sensul precizat de Sfinții Părinții și Filocalie cuprinsă în importantul său referat de la al 2-lea Congres de Teologie Ortodoxă (Atena, 1976), Critical Examination of the Applications of Theology, vezi supra, nota 2, p. 413—4/4. În referatul paralel pe aceeași temă și mitrop. Chr. Constantinidis, p. 385—406 și comentariul Prof. D. Constantelos, p. 444—453, se manifestă tendința de a slăbi această unitate, paralelizînd oarecum teologia și spiritualitatea.

cum au înțeles-o și practicat-o pilduitor toți Sfinții Părinți în numeroasele lor apologii și tratate dogmatico-polemice și exegetice pleacă de la experiența duhovnicească a comuniunii personale a omului în Biserică cu Dumnezeu Cel în Treime și trimite spre această experiență care, în ființa ei intimă, rămîne o taină între Dumnezeu și credincios cunoscută doar de părintele duhovnicesc sub a cărui îndrumare și călăuzire constantă numai, este ea cu putință.

Toti Sfinții Părinți au realizat în mod exemplar teologia Bisericii în toate dimensiunile ei: contemplativă, kerygmatică și epistemică, accentuind o latură sau alta din ele în funcție atît de necesitățile epocii cît și de înclinațiile, darurile naturale și formația culturală ale fiecăruia. Dacă Biserica Ortodoxă dă în cultul ei apelativul de "teologi" prin excelență numai Sfinților Ioan, Grigorie și Simeon faptul se datorează rolului istoric crucial jucat de ei în apărarea Sf. Treimi "obiectul" ultim al întregii teologii — și a modului de teologhisire propriu teologiei întemeiate pe Treime, mod indisolubil unit cu experiența personală a Revelației Sfintei Treimi, pe care o face teologul în vederea (contemplarea) slavei necreate a jubirii Sale, iradiind din umanitatea pnevmatizată și eclesială a lui Hristos. Desprins de Treime și de experiența Ei eclesială vie, necălăuzit de spiritualitatea Părinților, discursul teologic epistemic, devine orice, numai teologie și mărturie a Bisericii, nu: dogmatica se transformă în filosofie religioasă, morala, într-un cod etic convențional, exegeza în filologie și critică literară, liturgica, în istorie a artelor, predica, în retorică goală, canoanele, în jurisprudență, istoria Bisericii în istoriografie pură, al căror obiect, la rigoare, ar putea fi analizat și expus științific chiar și de un necredincios. Singură experiența duhovnicească și nu o conformitate exterioară, pur formală, cu textul biblic, formulele dogmatice, tipicul liturgic etc., transformă teologia în mărturie existențială vie și oferă garanția unității ființiale a teologiei, în diversitatea abordărilor disciplinelor particulare, ca si a autenticității, specificității si eficienței discursului ei. Continuitatea teologiei ortodoxe cu marea Tradiție a Sfinților Părinți nu o asigură un fundamentalism patristic, paralel celui biblicist protestant și limitat la repetiția sterilă a textelor lor, ci unitatea de spirit și etos teologic, identitatea aceleiași experiențe duhovnicesti treimice, eclesiale si ascetic-contemplative.

Nu e vorba deci, de a imita și relua pur și simplu textele patristice în literalitatea lor, ci de o redescoperire existențială a etosului Tradiției patristice care să ne poată face în stare să răspundem autentic, viu și convingător, în limbajul și categoriile epocii *noastre* problemelor omului modern și lumii contemporane, într-un efort *creator* și înnoitor la nivel epistemic și kerygmatic, dar *congenial* cu duhul și experiența Părinților.<sup>65</sup> O înnoire creatoare a *teologiei* numai la nivel discursiv, conceptual și epistemic - indiscutabil necesară și indispensabilă - fără innoirea duhovnicească concretă a întregii vieți, existențe și gîndiri a teologului chemat a depune el însuși o mărturie existențială vie despre Adevărul dumnezeiesc proclamat, este nu numai absurdă, dar contrazice însăși natura ultimă a Revelației lui Hristos, care nu e nici o doctrină esoterică, speculativă despre Dumnezeu, nici o nouă Lege de la Dumnezeu, ci însăși comuniunea de slavă și iubire veșnică a Sfintei Treimi, strălucind ca lumină dumnezeiască din umanitatea Lui îndumnezeită, devenită la Cincizecime Trupul tainic al Bisericii, și în care se innoiește ontologic întreaga creație. De aceea, nici o "schimbare a paradigmei" epistemice în teologia ca discurs, reclamată astăzi de teologi occidentali (vezi nota 4) ca soluție a problemei înnoirii teologice și a crizei de comunicare în care se găsește Biserica în societatea contemporană, nu poate modifica paradigma trinitară eclesială și existențială ireformabilă, a formării teologului deplin al Bisericii ca om înnoit el însuși duhovnicește prin trecerea de la curățirea de patimi (despătimirea) prin contemplarea ratiunilor lucrurilor și ale Scripturii, la sălășluirea Sfintei Treimi în el în experiența duhovnicească a vederii slavei Ei necreate, singura prin care teologia lui devine mărturie vie a lui Hristos astăzi. Căci "propriu" celor ce au străbătut aceste trepte ajungînd la măsura vîrstei plinătății lui Hristos (Ef. IV, 13)

<sup>65</sup> G. Florovsky, Patristics and Modern Theology, vezi, supra, nota 1, p. 238—242 și The Ethos of the Orthodox Church, "The Ecumenical Review" 13 (1960) nr. 2, p. 173—198, trad. rom. Pr. Prof. T. Bodogae, "Mitropolia Ardealului" 26 (1981) nr. 10—12 p. 734—749; mai ales p. 739—740 care ar trebui citate aici în întregime.

este "să se aproprie de Lumina primă și să cerceteze adîncurile lui Dumnezeu prin Duhul. Lucrul lor este să umple mintea care vede acestea cu ratiunile tainelor și pildelor sfîrșitului și ale înțelesurilor cuvintelor umbrite ale dumnezeieștilor Scripturi. Iar sfîrșitul acestei trepte este să învete pe cel ce s-a desăvîrșit astfel. tainele cele ascunse ale lui Dumnezeu, ca să se umple el însuși de înțelepciunea de negrăit prin împreună-petrecerea cu Duhul, și să se arate înțelept cuvîntător de Dumnezeu (teolog) în mijlocul marii Biserici a lui Dumnezeu luminînd pe oameni cu cuvîntul cunostintei de Dumnezeu (...) Acesta s-a făcut slujitor al tainelor lui Dumnezeu (I Cor. 4, 1), ajungînd gura Lui și slujindu-le pe acestea oamenilor prin cuvînt, ca un desăvîrșit în Cel desăvîrșit, unindu-se împreună cu teologii, cu puterile de sus ale Heruvimilor si Serafimilor, cărora le este propriu cuvîntul înțelepciunii și al cunoștinței (I Cor. 12, 8)".66

XOGOTRO JUBUSOTOMIOGROW AMARIS MO ARU Drd. Ioan I. Ică In form and a substant of the substant and the substant a And the programme of liveries, plains the copul magnitude (1965, 2, 15-20), with the a right in accept proportion or mailting implified indemnet synthetic from the control of the copulation of the copulation of the copulation of the copulation of the community of the copulation of

<sup>66</sup> Niketas Stehatos, Cele 300 de Capete practice, naturale și gnostice, III, 44. Aceeași schemă quadruplă: curățire, luminare, unire cu Dumnezeu, teologhisire și în I, 1.74 și sistematic în III, 41—44; despre discursul teologului și harisma sa specială în Biserică III, 54—59, 85—90 (Filoc. rom. VI, 1977, p. 211—212, 243, 321— 324, 330-334, 347-350). Despre "cuvîntul cunoştinței" și cel al "înțelepciunii" din 1. Cor. 12, 8 identificate cu teologia = cunoaștere a lui Dumnezeu și discurs despre Dumnezeu, vezi la Diadoh al Foticeii, supra, nota 22.

## COMUNIUNEA CU BISERICA ȘI CU OBȘTEA PAROHIALĂ, TRĂSĂTURĂ DE SEAMĂ A CREDINCIOSULUI ORTODOX

Năzuința spre comuniune este o realitate istorică obiectivă, structurală naturii ume. En cuprinde astăzi popoare întregi. În această firească tendință religia creștină este un factor deosebit de activ. Constatarea împune, dintru început, prece appuea, în sine, două noțiuni: una dumnezeiască și alta omenească. În latura ei dumnezeiască Biserica este Trupul tainic al lui Hristos. În cea omenească, ea este definită ca "obștea sau comunitatea celor care cred în Iisus Hristos ca adevărat Fiu al lui Dumnezeu, Îl mărturisesc ca atare și țin învățătura Sa" (Pr. Ioan Mihălcescu).

Comuniunea reprezintă, pentru Ortodoxie, un principiu de relație cu Dumnezeu și de solidaritate cu umanitatea. În această înțelegere, ea respectă strădania credinciosului întru a aprofunda comuniunea cu Dumnezeul iubirii în Biserică și în sînul obștii parohiale, printr-o experiență proprie.

#### I. Comuniunea credinciosului ortodox cu Biserica

1. Biserica a fost inaugurată în lume ca o comunitate prin fapta minunată a pogorîrii Duhului Sfînt. În ziua aceea, a Cincizecimii, "Apostolii erau împreună" (F. Ap. 2, 1), călăuziți de aceeași nădejde izvorîtă din aceeași credință unificatoare. Cincizecimea reprezintă, astfel, "nucleul indestructibil", "grăuntele de muștar", "cheagul" din care s-a dezvoltat organismul comunitar al Bisericii. Crescută în timp și în spațiu, ea este înzestrată cu toate puterile pentru adîncirea și extinderea comuniunii în lume. Biserica este comunitară, așadar, prin însăși natura, organizarea și menirea ei.

2. Ortodoxia păstrează duhul comunitar al Bisericii vechi. În opoziție cu ereziile și cu sectele, ea include, neapărat, și legătura vie cu Duminica Rusaliilor. Această legătură constituie, în doctrina și experiența Ortodoxiei, principiul de bază.

Dintru început creștinii erau uniți, stăruind "în învățătura Apostolilor și în comuniune, în frîngerea pîinii și în rugăciuni" (F. Ap. 2, 42). În perioada post-apostolică se adîncește ideea că toți oamenii sînt fii ai lui Dumnezeu după har și frați în Hristos. Această concepție centrală este un atribut căruia Ortodoxia i-a rămas și-i rămîne statornic credincioasă.

A fi în comuniune cu Hristos, "piatra din capul unghiului" (Efes. 2, 19—20), înseamnă a rămîne în aceeași propovăduire primară împlinind îndemnul Sfîntului Apostol Pavel: "Păzește ceea ce ți s-a încredințat!" (I Tim. 6, 20). Forma imperativă a acestor cuvinte ne arată că observarea și respectarea lor în comunitatea Bisericii constituie o poruncă obligatorie pentru toți fiii ei.

3. Biserica reprezintă mediul în care credinciosul este introdus, prin Taina Botezului, în comuniune cu iubirea nesfîrșită a lui Dumnezeu. Ea este "laboratorul" în care creștinul ortodox se sfințește și primește tot ceea ce este necesar spre mîntuire. Viața sa personală se îmbogățește odată cu viața întregului organism al cărui conducător nevăzut este Iisus Hristos, Mielul Crucii (Col. 1, 24). Alexei Homiacov exprimă acest adevăr în cuvintele: "Dacă cineva cade, cade singur, dar

nimeni nu se mîntuiește singur. Cel ce se mîntuiește o face în Biserică și în unire cu celelalte membre ale sale." Ne mîntuim în Biserică în măsura în care ne integrăm în duhul comuniunii cu învățătura și lucrarea ei sfințitoare și mîntuitoare.

În lăuntrul Bisericii se află brațele părintești ale celor șapte Sfinte Taine. Tainele susțin comuniunea credinciosului cu Biserica. Împărtășirea sau cuminecarea cu Sfintele Taine arată gradul comuniunii credinciosului cu Biserica. "În Taine răbdăm, după puterile noastre, cîte a suferit și a răbdat Iisus pentru mîntuirea

omului" (Nicolae Cabasila).

4. Pentru lucrarea sfințitoare a Tainelor, Hristos-Domnul se folosește de însăși preoția Sa unică, netrecătoare (Evrei 7, 21—28), transmisă pentru fiecare generație, prin punerea mîinilor (F. Ap. 6, 6). Există însă un duh vrăjmaș care îndeamnă la învrăjbire interioară. Cu îndrăzneală, duhul viclean tulbură pe cine poate, răzvrătind mintea și inima împotriva preoției sacramentale. Această preoție, de succesiune apostolică, alcătuiește "coloana vertebrală" a comuniunii credinciosului cu Biserica. Ea nu poate fi luată de la sine și nu poate fi nici dată de comunitate pentru că izvorul preoției celei noi, în Legea Harului, este Iisus Hristos și ea e dată tot de El, în Biserică. Prin Sfinții Apostoli preoții sînt trimiși de Însuși Hristos-Domnul: "Precum m-a trimis pe Mine Tatăl și Eu vă trimit pe voi" (Ioan 20, 21).

Hristos-Domunul a dat Apostolilor și urmașilor lor autoritatea pe care El însuși o are: "Cel ce vă ascultă pe voi pe Mine mă ascultă, și cel ce se leapădă de voi se leapădă de Mine, iar cel ce se leapădă de Mine, se leapădă de Cel ce m-a trimis pe Mine" (Luca 10, 16). Iar momentul în care harul Tainei Preoției instituită de Mîntuitorul inundă întreaga ființă a Apostolilor este acela al Pogorîrii Duhului Sfînt. Cunoscînd unele ca acestea, credinciosul ortodox intră pe ușa comuniunii cu Biserica îndrumat de părintele duhovnicesc, sfințit prin Taina Sfintei

Hirotonii.

5. Toate Tainele și toate rugăciunile Bisericii au un caracter de unire, de comuniune. Locul principal îl ocupă, totuși, Sfînta Liturghie. Rugăciunea liturgică e comuniune. La Sfînta Liturghie preotul adună comunitatea pe care o conduce în jurul jertfei Domnului. Aici credinciosul își însușește și trăiește marile idei de unitate, egalitate, frățietate. El vine la biserică pentru sine și pentru alții, pentru "bună liniștea văzduhului", pentru universul întreg.

Sfînta liturghie redă, în chip deplin, ideea comuniunii între creștinii din toate timpurile și din toate locurile. În atmosfera de har a iubirii liturgice, credinciosul își adîncește legătura cu lumina biblică și patristică, nediluată și nefalsificată. "Să ne iubim unii pe alții ca într-un gînd să mărturisim! ...", ne îndeamnă slujitorul altarului străbun. Rostirea Crezului, deodată cu întreaga comunitate, tonifică legă-

tura credinciosului cu toate mădularele Bisericii.

6. La Sfînta Liturghie credinciosul petrece și cu cei plecați din viața de aici și cu toți sfinții. "E ca și cînd Hristos-Domnul și-ar prelungi viața în tot atîtea persoane diferite și din tot atîtea împrejurări diverse, de existență creștină" (Pr. prof. Ilie Moldovan). În comuniunea cu sfinții se realizează o neîntreruptă legătură cu cele mai frumoase flori ale Bisericii. Prin credința, viața și nădejdea lor, sfinții ne îndrumează să le repetăm înțelepciunea, să le urmăm iubirea, răbdarea în Hristos-Domnul.

Pomenile sînt și ele un semn și o dovadă de comuniune. Din pomene se împarte celor prezenți — în biserică sau la casa unde se oferă ele. În felul acesta se adîncește comuniunea între cei vii și se întărește legătura lor cu predecesorii în duhul Ortodoxiei. Se poate spune, deci, că o coordonată fundamentală a năzuinței credinciosului ortodox o reprezintă comuniunea sa cu Biserica văzută (luptătoare) și cu Biserica nevăzută (triumfătoare), din ceruri, prin lucrarea preoției Mîntui-

torului prelungită în succesiunea apostolică.

#### II. Comuniunea credinciosului ortodox cu obștea parohială

 Trăirea creştin-ortodoxă nu se epuizează în comuniunea cu latura dumnezeiască a Bisericii. Ea se continuă în relațiile personale şi sociale din sînul comunității parohiale.

Alcătuită în jurul preotului hirotonit, obștea parohială reprezintă comunitatea cea mai mică a Trupului ecumenic al Bisericii. Ea este compusă din preot (uneori

mai mulți preoți) și credincioși mireni. Rezultă limpede că, deși toți oamenii sînt fii ai aceluiași Tată, totuși, în privința învățăturii mîntuitoare, ei sînt împărțiți în două: păstori și turmă. Constituită astfel, din cler și credincioși, din părinți și fii duhovnicești, obștea parohială este cîmpul de valorificare a dreptei credințe. În cadrul ei, faptele bune sînt apreciate de credincios, ca fiind nu numai ale sale ci și ale Bisericii. În această înțelegere întreaga trăire religioasă, faptele bune

ale credinciosului, pornesc din Biserică și arată spre Biserică.

2. Deși trăirea religioasă este influențată de locul unde viețuiește credinciosul (la sat sau la oraș), de tradițiile locale, îndeletnicire, vîrstă etc. totuși el rămîne în aceeași aspirație principială a obștii. Credinciosul ortodox este liber să-și aleagă, din tezaurul învățăturii Bisericii, ceea ce corespunde mai bine cu plămada individualității sale. Esențialul constă în orientarea strădaniilor potrivit cu spiritualitatea ortodoxă. Se realizează astfel o simfonie de gînd și faptă la care contribuie toți și din care se îmbogățesc toți. În fiecare credincios iradiază forța concentrată a tuturor mădularelor Bisericii.

3. Primul credincios al obștii parohiale este preotul. El este factor de comuniune în numele Bisericii. Credincioșii sînt, pentru preot, oameni cu adevărat vii, vase de mare pret în care el este chemat să reverse nectarul harului și iubirii

lui Hristos.

Prin prezența, cuvîntul și viața sa, preotul întărește inima credincioșilor și, la rîndu-i, slujind unit cu ei, se simte sporit în puterile sale chiar de către obște. În calitatea sa de părinte spiritual, preotul este chemat să adîncească legăturile suffetesti între credinciosi. Conducător și părinte al obștii religioase el

In calitatea sa de părinte spiritual, preotul este chemat să adîncească legăturile sufletești între credincioși. Conducător și părinte al obștii religioase, el "are rolul pe care-l are inima în trupul omenesc" (P. S. Episcop V. Coman). Pentru împlinirea acestui rol vital "se cere duh misionar" (Pr. prof. Teodor Bodogae), prudență, tact pastoral, cunoaștere temeinică a Sfinței Scripturi și a Sfinților Părinți (Arhimandrit Cleopa Ilie). Este necesară, de asemenea, multă cunoștință de om, dragoste pentru desținul său pămîntean și suprapămîntean. Sfinții Părinți au avut, în păstorirea lor, rezultate excepționale pentru că au fost "destoinici în învățătură, răbdători în necazuri, meșteri în a dojeni cu blîndețe". Ei au păstorit turma lui Dumnezeu "nu cu silnicie", ci cu bunătate și au ridicat Taina Preoției lor la un înalt nivel de îndatorire spre comuniune.

4. În largul cîmp al comunității parohiale credinciosul viețuiește într-o îndoită răspundere: ca persoană față de altă persoană și ca membru al obștii parohiale pentru care are obligații speciale.

a) Însemnătatea comuniunii ca relație eu—tu în cadrul obștii este relevată, îndeosebi, de mișcătorul tablou al judecății din urmă. Judecata universală evidențiază că binecuvîntarea Părintelui ceresc depinde de faptele bune ca relație între persoane în numele Mîntuitorului nostru Iisus Hristos (Matei 24, 31—46). Această condiționare reliefează marea însemnătate a comuniunii credinciosului cu fiecare semen, indiferent de pregătirea profesională, starea materială etc.

Criteriul validării credinciosului ca bun creștin în relația eu—tu îl constituie răspunsul acestuia la strigătul de asistență al semenului. În sentimentul răspunderii față de Dumnezeu, credinciosul întinde mîini ajutătoare celui care așteptă în negura încercării. Se interesează de el și-l ajută ca pe cel ce face parte din propria-i ființă. Și dacă fiecare credincios, cu oarecare posibilitate, s-ar angaja să ajute, consecvent, un singur ins, multe rele s-ar tămădui. Lucrul este posibil și se și practică pe alocuri. Sînt credincioși care stabilesc legături caritative cu suferinzi din spitale, azile de bătrîni, sanatorii etc. Unii din ei însă nu știu cum să procedeze. Preotul are datoria să-i îndrume, să cultive spiritul de solidaritate de la persoană la persoană în așa fel, încît, nici un fiu duhovnicesc încercat de dureri să nu aibă simțămîntul că este al nimănui.

b) Viața reală ne arată de asemenea că pe lîngă iubirea dintre persoane, există și o iubire care cuprinde o obște întreagă. Această realitate au trăit-o creștinii chiar de la început, în comunitatea din Ierusalim. Ei erau un singur suflet. Tot astfel și credinciosul ortodox se consideră pe sine solidar cu întreaga obște. "A fi în comuniune cu obștea înseamnă a fi în solidaritate cu ea în bucurie, în supărare, în rugăciune și muncă" (Î. P. S. Mitropolit Antonie). Căci "atunci cînd un mădular suferă, toate mădularele suferă împreună" (I Cor. 12, 26). De aceea, Sfîntul Apostol Pavel ne îndeamnă zicînd: "Vă rog, fraților, îmbărbătați pe cei

slabi, sprijiniți pe cei neputincioși, fiți îndelung răbdători față de toți ... totdeauna să urmați cele bune unul față de altul și față de toți (I Tes. 5, 14—15). Acest îndemn se cere împlinit de fiecare credincios în relația lui cu obștea. "Nimeni să nu caute (numai) ale sale, ci fiecare (și) pe ale aproapelui (I Cor. 10, 24). Și iarăși: "Datori sîntem noi cei tari să purtăm slăbiciunile celor neputincioși și să nu căutăm plăcerea noastră (Rom. 15, 1). Iar Sfîntul Vasile cel Mare precizează că: "Nimic nu-i mai propriu firii noastre decît a avea nevoie unii de alții și a ne iubi unii pe alții".

- 5. Simţindu-se egal, prin bucurie, suferință și nădejde cu membrii obștii, bunul credincios se solidarizează cu obștea și în împrejurările unor calamități. Atunci cînd, de exemplu, din cauza unei secete prelungite se usucă iarba în livezi, el se angajează în osteneli salvatoare. Cînd revărsările apelor, bruma, înghețul primejduiesc plantele, fructele, credinciosul își unește voința cu aceea a obștii pentru a preveni pierderile. De se pierd, din neglijență, boabe de grîu pe drum sau pe cîmp, credinciosul împlinește îndemnul Mîntuitorului: "Strînge-ți fărîmiturile!" Căci recolta reprezintă nu numai rezultatul efortului omenesc, ci ea este și efectul binecuvîntării lui Dumnezeu. În această înțelegere, comuniunea cu obștea întru a preveni diminuarea sau degradarea culesului, primește un orizont infinit și se adapă din energii inepuizabile.
- 6. Grija credinciosului față de obște se arată și în lucrările de îngrijire a bisericii. Ca lăcaș sfînt, biserica nu e o casă oarecare, o clădire rece, ci "Casa lui Dumnezeu" în care preotul înalță rugăciuni pentru bunăstarea întregii obști și a întregului neam omenesc. De aceea, înfrățit în freamătul aceleiași credințe, credinciosul consideră că este firesc să susțină lucrările de reparare și de necontenită împodobire a bisericii. Grija față de biserică este cerută, de altfel, și de o indatorire patriotică. Lăcașul sfînt ne vorbește despre geniul creator al poporului nostru, despre continuitatea și spiritualitatea străbună în spațiul geografic românesc.
- 7. Din prezentarea subiectului acestui articol, încercăm să desprindem unele concluzii:
- a) Prin viața ei comunitară Biserica este un loc de trăire a vieții dumnezeiești într-o atmosferă de comuniune. Sfînta Liturghie, împărtășirea cu Sfintele Taine, participarea la cultul divin, ne întăresc în lupta solidară cu necazurile de tot felul.
- b) Comuniunea cu obștea parohială include tot ceea ce ne apropie, ne leagă și ne unește cu semenii. Această legătură, în muncă, în iubire și aspirații în duhul credinței străbune, ne apără de prozelitismul sectar și ne salvează de înstrăinare.
- c) Comuniunea cu Biserica și cu obștea parohială trebuie înțeleasă și actualizată într-o corelație adîncă și neîntreruptă. Cuvintele Sfîntului Ciprian: "Cine nu are Biserica de mamă, nu are nici pe Dumnezeu de Tată", reprezintă lumina orientativă în strădaniile de însușire a mîntuirii.
- d) Cunoscînd ce comoară de mîntuire avem în Biserică, "să stăm bine, să stăm cu frică" și, în comuniune cu ea, să ne îndeplinim îndatoririle sfinte. Neascultarea de Biserică este păcat grav (Matei 18, 17). Din cauza răzvrătirii lor împotriva căpeteniilor religioase ale obștii, Core, Datan și Abiron au fost înghițiți de vii în mijlocul obștii (Numeri 16, 33).
- e) Deci păstor și turmă! "Numai împreună acestea două creează un punct de convergență pentru toți credincioșii aflați în lăcașurile bisericești" (Pr. prof. D. Stăniloae). În aceste lăcașuri, sfințite de episcopi, comuniunea cu Biserica și cu obștea parohială se constituie într-o carte scrisă în adevărata credință și viață, trăsătură de seamă a elanului sufletului spre iubirea infinită și eternă a lui Dumnezeu.

  Pr. Gheorghe Rățulea

Pr. Gheorghe Rățulea

### Îndrumări omiletice

## PREDICĂ LA DUMINICA MIRONOSIȚELOR MISIUNEA FEMEII CREȘTINE

Ne aflăm încă sub razele luminoase ale sfintei Învieri, copleșiți de bucuria cea fără de margini pe care ne-a adus-o acest praznic dumnezeiesc și luminat, praznicul vieții, pentru că Învierea lui Hristos nu este altceva decît biruința vieții asupra morții. Învierea a devenit astfel cea mai mare sărbătoare a creștinătății, învățindu-ne să prețuim viața ca pe un mare dar al lui Dumnezeu.

Dar, Biserica a rînduit ca timp de luminată bucurie și cele 50 de zile de la Înviere și pînă la Pogorîrea Duhului Sfînt. În adevăr, vreme de 40 de zile Mîntuitorul a oferit sfinților Săi Apostoli bucuria negrăită a reîntîlnirii cu El, cînd S-a arătat în mijlocul lor, le-a luminat mințile, le-a înflăcărat inimile și le-a întărit voința de a-I sluji. Iar după ce S-a înălțat la cer, în alte zece zile, Domnul a fost totuși cu ei, făgăduindu-le că le va trimite pe Duhul adevărului, care s-a și revărsat peste ei în chip de limbi ca de foc la Praznicul Cincizecimii, rămînînd lucrător în Biserică prin slujitorii ei, ca urmași ai Sfinților Apostoli.

Pericopele evanghelice care se citesc în Duminicile dintre Paști și Rusalii ne amintesc, în primul rînd, de martorii Învierii care au fost Sfinții Apostoli în totalitatea lor, apoi numai de Sf. Apostol Toma, precum și de puterea dumnezeiască a lui Iisus Hristos, concretizată în unele vindecări - a slăbănogului și a orbului - și de convertirea unei femei samarineence. Dar în rîndul martorilor Învierii — pe lîngă Sf. Apostoli — au intrat și cîteva femei mironosițe, a căror pomenire o facem tocmai în Duminica de azi. Pericopa evanghelică citită la Sf. Liturghie ne pune în față purtarea plină de devotament a sfintelor femei, care au slujit pe Domnul atît înainte, cît și după moartea și învierea Sa. Sf. Evanghelist Marcu ne relatează că în "ziua cea dintîi a săptămînii", deci Duminica, după rînduiala iudeilor, dis-de-dimineață, pe cînd răsărea soarele (Marcu 16, 1), cîteva femei au plecat spre mormînt ca să ungă cu miruri sau cu miresme trupul Învățătorului iubit — fapt pentru care s-au si numit purtătoare de mir sau mironosite, iar această Duminică în care le facem pomenirea se numește "a Mironosițelor". Sf. Ev. Marcu menționează doar trei nume de astfel de femei: Maria Magdalena adică originară din Magdala, așezată de toți evangheliștii în fruntea acelora, Maria lui Cleopa, mama lui Iacov, și Salomea, soția pescarului Zevedeu și mama celor doi frați Apostoli, Iacov și Ioan. Dar din Evanghelia scrisă de Sf. Luca aflăm că mai erau și alte femei, care au fost de față la momentele tragice ale răstignirii, morții și îngropării Domnului și care — încă din ziua de vineri — au pregătit miresme și miruri, iar după odihna din ziua sîmbetei, în prima zi a săptămînii, deci Duminica, foarte de dimineață, au venit la mormînt cu miresmele pe care le pregătiseră (Luca 23, 55—56 și 24, 1, 10). Acestea erau: Ioana, soția lui Huza, Suzana, precum si Maria si Marta, cele două surori ale lui Lazăr.

Ajungînd la mormîntul Domnului, spre surprinderea lor află că piatra de la ușa acestuia a fost răsturnată și intrînd în mormînt, au văzut un tînăr care le-a adus vestea biruinței vieții asupra morții, vestea că "Iisus Nazarinianul cel răstignit a înviat!". În același timp, tot îngerul le dă porunca de a duce lui Petru și celorlalți Apostoli vestea cea mare a Învierii Domnului (Marcu 16, 6—7). Sf. Apostol

și Evanghelist Matei ne mai dă însă știrea deosebit de prețioasă că pe cînd mergeau ele să ducă această veste ucenicilor, le-a întîmpinat însuși Iisus zicînd: "Bucurați-vă! Iar ele apropiindu-se, au cuprins picioarele Lui și I s-au închinat"! Și tot El le-a zis: "Duceți-vă și vestiți fraților Mei să meargă în Galileea și acolo mă vor vedea" (Matei 28, 9—10; cf. și Marcu, 16, 9). "Și întorc°ndu-se de la mormint au vestit toate acestea celor unsprezece și tuturor celorialți" (Luca 24, 9).

Cu alte cuvinte, Dumnezeu a dat femeilor mironosite o răsplată unică: de a fi aflat cele dintîi de Înviere, de a fi văzut cele dintîi pe Iisus cel înviat și de a fi dus cele dintîi vestea cea mare chiar ucenicilor Săi. Așa după cum femeia auzise osînda rostită de Dumnezeu — după căderea în păcat —, tot femeia va auzi cea dintîi vestea cea mare a izbăvirii din morți prin Iisus Hristos cel înviat. Lumea a aflat de Înviere prin Sfinții Apostoli, dar ei primiseră această veste de la femeile mironosițe. Prin aceasta, am putea spune că Mîntuitorul a ridicat femeia din starea de inferioritate în care era ținută în lumea antică, păgînă, și chiar în lumea iudaică, a reabilitat-o ca soție și ca mamă. Sf. Apostol Pavel va proclama apoi egalitatea tuturor în fața lui Dumnezeu prin cuvintele adresate galatenilor: "nu mai este iudeu, nici elin; nici rob, nici liber, nici parte bărbătească sau parte femeiască, pentru că voi toți una sînteți în Hristos Iisus" (Gal. 3, 28).

În primele secole de viață creștină au fost și alte femei care au mers pe urmele mironosițelor prin viața lor plină de sfințenie și prin devotamentul cu care și-au crescut copiii. Marii Părinți și dascăli ai Bisericii își datorează, în cea mai mare măsură, evlavia și formația religios-morală mamelor lor, care au fost exemple vii de credință și de trăire a învățăturii creștine. Să ne gîndim la Antuza, mama Sf. Ioan Gură de Aur, care a rămas văduvă la 20 de ani și nu s-a mai căsătorit, ci s-a dedicat creșterii fiului ei, la Monica, mama Fericitului Augustin, care s-a rugat timp de 18 ani pentru reîntoarcerea fiului ei ajuns pe căile pierzării, la Hristos; să ne amintim de Nona, mama Sf. Grigorie Teologul, de Emilia, mama Sf. Vasile cel Mare, de împărăteasa Elena, femeie și mamă creștină, care a sfătuit pe fiul ei, împăratul Constantin cel Mare, să dea libertate credinței creștine în imperiul roman și a dispus să se caute crucea pe care a fost răstignit Mîntuitorul în Ierusalim.

În cei aproape două mii de ani de viață creștină, exemplul femeilor mironosițe a fost urmat de milioane și milioane de alte femei, imensa majoritate rămase în anonimat, iar cîteva trecute în calendarul sfințeniei crestine. Toate au contribuit la întărirea vieții de familie, la creșterea copiilor lor în duhul Evangheliei, la întărirea dragostei între oameni și la schimbarea climatului spiritual al vremii lor. Avem atîtea exemple de femei virtuoase din trecutul poporului nostru: atîtea soții de voievozi români care au ctitorit — alături de soții lor — biserici și mănăstiri care ne-au rămas ca sfîntă moștenire pînă azi; atîtea călugărițe din mănăstirile noastre, care au trăit departe de zgomotul lumii, în muncă și rugăciune pentru semenii lor, din care, în vremuri de războaie, au revenit în lume ca să îngrijească ostașii răniți în lupte pentru apărarea patriei; atîtea soții de preoți care au fost adevărate exemple de viață familială pentru credincioasele din parohia lor, ca și atîtea creștine, mai ales din mediul sătesc, care — cu bunul simț propriu țăranului român de altădată, cu credintă puternică în Dumnezeu, cu dragoste de pămîntul strămosesc si de tot ceea ce este românesc - au crescut copii vrednici, care au contribuit, prin munca lor, la prosperarea țării, sub toate raporturile, iar cînd a fost nevoie, și-au dat viața pentru apărarea ei. Mi-aș îngădui să vă prezint doar două exemple semnificative. Soția lui Constantin Brîncoveanu, domnul Țării Românești, mamă a 11 copii, a avut durerea să asiste la decapitarea soțului ei și a celor patru feciori, din dispoziția turcilor, la sărbătoarea Adormirii Maicii Domnului din anul 1714, din pricină că au refuzat să abjure, adică să părăsească credința creștină și să se turcească, prin îmbrățișarea religiei islamice. Iar în anul 1894, cînd s-a judecat la Cluj procesul unor patrioți români care redactaseră un memorandum către împăratul de la Viena, cerînd drepturi pe seama românilor din Transilvania, preotul Vasile Lucaciu, condamnat la cinci ani de închisoare, a fost întîmpinat după pronunțarea sentinței de către soția sa prin cuvintele: "Sînt mîndră că tu ai primit cea mai mare pedeapsă dintre toți!" Ce frumos exemplu de demnitate, de tărie de voință în atitudinea acestor două femei! Ce lecție sublimă de morală și de

autentic patriotism! Una își vedea soțul și patru copii jertfiți pentru credința creștină, alta soțul condamnat la ani grei de închisoare pentru neamul său! Și totuși... nu se observă nici o umbră de deznădejde sau de revoltă împotriva lui Dumnezeu, ci dimpotrivă, încredere deplină în El și în viitorul neamului! Oare cîte din femeile de azi ar avea tăria să le urmeze exemplul, dacă ar fi puse în situații similare?

Cunoscînd aceste puține fapte din veacul apostolic, din veacurile patristice și din trecutul poporului nostru, este firesc să ne punem întrebarea: oare ce așteaptă Hristos de la femeia creștină de zi, care este menirea ei în lumea în care trăim, cum poate deveni o binevestitoare a Învierii Lui? Este lucru bine știut că în veacul nostru am asistat la emanciparea femeii, la valorificarea puterilor ei fizice si intelectuale în toate domeniile vieții sociale, alături de bărbat. Femeia a depăsit de mult limitele căminului, fiind azi prezentă, cu toată competența, în orice ramură de activitate: în literatură și artă, în școală și spital, în cercetarea științifică, în comert si industrie, în conducerea treburilor de stat, iar mai nou chiar si în cucerirea spațiului cosmic, contribuind din plin la propășirea societății, la îmbunătățirea vietii. Unele Biserici crestine au acordat femeii chiar dreptul de a sluji la altar, încît în multe comunităti protestante se întîlnesc azi femei-pastori. Dar Biserica Ortodoxă - ca și cea Romano-Catolică, de altfel, - urmînd învățăturii Mîntuitorului și Sfîntului Apostol Pavel — a rămas credincioasă tradiției noastre bisericești bimilenare de a sluji la altar numai bărbați, instituiți la aceasta prin taina hirotoniei. Dar cu toate acestea, nu se poate spune că Biserica Ortodoxă n-ar fi rezervat un altar exclusiv femeii, în care nimeni și nimic în lume nu o poate înlocui. Acesta este altarul familiei, în care își poate pune în valoare adevărata ei menire în lume, ca soție și mai ales ca mamă!

Purtînd în ea virtuțile specifice pe care i le-a rînduit Dumnezeu la creație, femeia este, în primul rînd, soție. Ea a fost făcută de Dumnezeu ca să-i fie de ajutor soțului (Ĉf. Facere, 2, 18). Adevărata femeie creștină știe să întemeieze o căsnicie durabilă, care să fie asemenea cetății despre care vorbea Mîntuitorul că nu este clădită pe nisip, ci pe piatră, încît orice încercări și necazuri ar surveni în viață, ele vor putea fi ușor înlăturate. Ea nu descurajează niciodată, știe să rabde, viața, ele vor putea îi ușor îniaturate. La nu descurajează niciodată, știe să rabde, merge mereu înainte, alături de soțul ei și la bucurii și la necazuri, însoțindu-lpină la marginea mormîntului. Prin muncă cinstită, printr-o viață aleasă, prin dragoste deplină, prin devotament conjugal, ea trebuie să devină o "cunună bărbatului ei", după cuvîntul înțeleptului Solomon. Cuvintele Sf. Apostol Petru din prima sa epistolă sobornicească, trebuie să fie un adevărat îndreptar de viață pentru orice femeie creștină: "Iar voi, femeilor, supuneți-vă bărbaților voștri, așa încît chiar dacă sînt unii care nu se pleacă cuvîntului, să fie cîștigați, fără proponatilui purtarea femeilor lor vărind de apropare viata voștră curată ci văduire, prin purtarea femeilor lor, văzînd de aproape viața voastră curată și plină de sfială. Podoaba voastră să nu fie cea din afară: împletirea părului, podoabele de aur și îmbrăcarea hainelor scumpe, ci să fie omul cel tainic al inimii, întru nestricăcioasa podoabă a duhului blînd și liniștit, care este de mare preț înaintea lui Dumnezeu... Voi, bărbaților, de asemenea, trăiți înțelepțește cu femeile voastre, ca fiind făpturi mai slabe, și faceți-le parte de cinste, ca unora care, împreună cu voi, sînt moștenitoare ale harului vieții, așa încît rugăciunile voastre să nu fie împiedicate. În sfîrșit, fiți toți într-un gînd, împreună pătimitori, iubitori de frați, milostivi, smeriți. Nu răsplătiți răul cu rău sau ocara cu ocară, ci dimpotrivă, binecuvîntați, căci spre aceasta ați fost chemați, ca să moșteniți binecuvîntarea" (I Petru, 3, 1-3, 7-9).

În al doilea rînd, pentru copii, femeia este mamă. Ea poate fi numită, pe drept cuvînt, mama neamului omenesc, pentru că numai datorită ei se perpetuează ființa umană; ea izvorăște viață din viața ei, aduce în lume o ființă nouă, după chipul și asemănarea lui Dumnezeu. Prin aceasta ea dovedește că este absolut necesară omenirii. S-a spus, fără exagerare, că în aceasta slujirea ei este "împreună lucrătoare cu Dumnezeu". Ea hrănește pruncul, de la ea învață primul zîmbet și primul cuvînt, acela de mamă. Ea sădește și dezvoltă în copil respectul față de semeni, dragostea de muncă și de țară, cultul datoriei împlinite, conturîndu-i personalitatea și formînd omul matur de mîine. Iar dacă soarta face ca ea să rămînă singură, înconjurată de copii orfani, ea nu deznădăjduiește, ci, cu încredere în Dumnezeu, ține și loc de tată pentru fiii ei, pînă ce îi vede așezați la casele lor.

Pe bună dreptate spunea un gînditor creștin că "o generație de mame bune poate

schimba fața lumii".

Dar pentru noi, creștinii, mama este și primul "pedagog spre Hristos", primul dascăl și preot al copilului ei. Ea este aceea care duce mîna copilului la frunte, ca să-l învețe semnul sfintei cruci, apoi tot ea i le împreunează pe amîndouă pentru rugăciune. Ea este primul însoțitor al copilului la biserică și apoi în fața sfîntului altar, pentru a primi acolo Trupul și Sîngele Domnului în Sfînta Împărtășanie. La altarul unei familii creștine, mama îndeplinește rolul mironosițelor din Evanghelia de azi, avînd grijă să nu se stingă niciodată flacăra credinței, a nădejdii și a dragostei de Dumnezeu și de oameni. Trebuie să recunoaștem că fiecare din noi este — în bună măsură — ceea ce a fost și ceea ce a primit de la mama sa.

Muncind alături de soțul ei, ajutîndu-se și iertîndu-se reciproc, crescîndu-și copiii în frică de Dumnezeu și dragoste de oameni, femeia de azi va putea să aibă satisfacția muncii împlinite, va putea spune că și-a făcut pe deplin datoria, așa după cum ne învață Biserica, și după cum cer imperativele vremii noastre.

Avînd mereu în față chipul Maicii Domnului, al femeilor mironosițe, al femeilor virtuoase din trecutul Bisericii și al neamului nostru, femeia de azi și de tot-deauna va putea fi mereu un binevestitor al Învierii lui Hristos și al învățăturii Sale, un Apostol al dragostei și al păcii între oameni, un preot adevărat al familiei sale.

Inspirîndu-se din faptele mari ale trecutului și din cuvintele Sf. Petru pe care le-am citat, — femeia de azi va trebui să-și modeleze viața în așa fel, încît să fie permanent actuale cuvintele marelui retor păgîn Libanius, din veacul al IV-lea, care, — impresionat de viața femeilor creștine din vremea lui, — a exclamat: "Priviți ceruri, ce femei devotate au creștinii"! Amin.

Pr. Prof. Mircea Păcurariu

# PREDICĂ LA DUMINICA ORBULUI, A VI-A DUPĂ PAȘTI — IISUS HRISTOS — LUMINA LUMII —

"Eu sînt Lumina lumii, cine Mă urmează pe Mine nu va umbla în întuneric, ci va avea lumina vieții" (Ioan 8, 12(.

La Ierusalim era mare sărbătoare. Mulțime de evrei adunați aici din hotarele

țării și dincolo de ele prăznuiau sărbătoarea corturilor.

Sfîrșitul sărbătorii era marcată printr-o iluminație a feței lor și a templului lui Solomon. În două mari candelabre se aprindeau două făclii enorme a căror lumină strălucea peste tot orașul. Spectacolul era feeric.

Printre cei prezenți la praznic se afla și galileeanul Iisus Hristos, prea puțin luat în seamă. Aici și acum, Iisus găsește momentul, cu prilejul acestei ceremonii solemne, să-și dezvăluie iudeilor, într-un chip cu totul aparte, divinitatea Sa. Dintr-un loc foarte frecventat din interiorul templului, în preajma vistieriei,

Dintr-un loc foarte frecventat din interiorul templului, în preajma vistieriei, anunța aceste cuvinte poporului: "Eu sînt Lumina lumii; cine Mă urmează pe Mine, nu va umbla în întuneric, ci va avea lumina vieții".

Fariseii, surprinși de această afirmație, își îndreaptă privirile spre Iisus și-L întrerup din vorbire spunîndu-i: "Tu mărturisești despre tine însuți, deci mărturia Ta nu este adevărată".

Însă Iisus autoritar, după ce critică judecata lor, care de fapt era îndreptățită potrivit legii mozaice, le prezintă răspunsul Său: "Eu sînt Cel ce mărturisesc despre Mine Însumi, dar mărturisește despre Mine și Tatăl Meu care M-a trimis" (Ioan 8, 18).

În discuția care se încinge între farisei și Iisus, Mîntuitorul le vorbește magistral, descoperindu-le de fapt cine este El și Cel ce l-a trimis și care este meni-

rea Sa în lume, așa încît, "grăind El acestea, mulți au crezut într-însul".

Iată, iubiți credincioși, ce minunată descoperire ni se face din gura lui Dumnezeu Iisus Hristos!

El, Logosul divin, Fiul lui Dumnezeu, Dumnezeu "Lumina lumii", "Lumina vieții", "Era Lumina cea adevărată care venind în lume luminează pe tot omul" (Ioan 1, 9).

Logosul întrupat în istorie a participat ontologic la crearea lumii, pentru că

"lumea printr-însul s-a făcut" (Ioan 1, 10).

Înainte de a fi strălucirea soarelui, Dumnezeu-Tatăl, Fiul și Duhul Sfînt era

lumină.

În focul mistuitor, cînd s-a pogorît peste jertfa lui Abel era prezent, prin puterea Sa divină și Iisus Hristos. În norul luminos, care-i conducea pe evrei prin pustie, la ieșirea din robia egipteană, era prezent Dumnezeu în trinitatea Sa. Prezența lui Iisus în norul de lumină care a învăluit muntele Sinai, la darea Legii (a Decalogului) în mîna lui Moise, era evidentă.

Tot așa de evidentă și reală este prezența și lucrarea lui Iisus Hristos în focul mistuitor, pogorît din cer peste jertfa sîngeroasă adusă de proorocul Ilie pe muntele Carmel prin care Dumnezeu cel viu si adevărat spulberă credinta desartă în dumnezei falși, la care se închinau regele Ahab și Izabela, cu cei peste 800

prooroci mincinosi ai lor.

Ființa umană nu putea să rămînă în întuneric. Lumina divină a învins întunericul păcatului și al morții, conducînd poporul ales din bunătate și purtare de grijă spre momentul revelației dumnezeiești absolute, care devine fapt incontestabil, "la plinirea vremii" în clipa în care Dumnezeu se întrupează în istorie prin Iisus Hristos. "Lumina lumii" nu putea să stea sub obroc, pentru că "El era viața și viața era lumina oamenilor și lumina întru întuneric luminează și întunericul pe dînsa nu o a cuprins" (Ioan 1, 4-5).

Dumnezeu — Iubire și Lumină, Părinte și Bunătate, nu putea să lase ordinea în dezordine, toate cîte le-a zidit să se prăbușească. Omul "coroana creației" după cădere aștepta Răscumpărătorul. Și mila și ajutorul lui salvator au venit. "Și cuvîntul trup s-a făcut și s-a sălășluit întru noi, și am văzut mărirea Lui, mărire ca a Unuia-Născut din Tatăl, plin de dar și adevăr" (Ioan 1, 14).

Acum aveau să se împlinească cuvintele psalmistului: "Însemnatu-s-a peste noi lumina feței Tale, Doamne"... (Ps. 4, 6); "Că la Tine este izvorul vieții, întru lumina Ta vom vedea Lumina" (Ps. 35, 9).

Din iubire fără margini, Dumnezeu-Tatăl trimite pe Fiul Său în lume "ca lumea viață să aibă, și încă din belșug", "Pentru că așa a iubit Dumnezeu lumea, încît și pe Fiul Său cel Unul-Născut L-a dat, ca tot cel ce crede Într-însul să nu piară, ci să aibă viață veșnică" (Ioan 3, 16).

Bezna, fărădelegea și păcatul, întunericul și răul, trebuiau înfrînte. Cu toate acestea "Lumina a venit în lume, iar oamenii au iubit întunericul mai mult decît

Lumina pentru că faptele lor erau rele" (Ioan 3, 19). Știa Mîntuitorul, era convins "că tot cel ce face rele urăște lumina și nu vine la lumină, ca faptele lui să nu se vădească".

Iisus Hristos "Lumina lumii" și "Lumină a vieții" săvîrșește atît bine în lume, vindecă atîtea boli, pentru ca lumea să creadă în El.

Din discuția purtată cu fariseii în templu — la sărbătoarea corturilor — Iisus

iese biruitor.

Întărîtați de această înfrîngere, orgoliul lor fiind ruinat, drept răzbunare "au luat pietre ca să arunce într-însul, dar Iisus s-a ferit și a ieșit din biserică" (Ioan 8, 59).

Nu departe de templu, însă, vede un om orb din naștere, pe lîngă care Iisus nu putea trece indiferent. Atît de mult Îl întrista întunericul încît văzîndu-l pe suferind "a scuipat jos și a făcut tină și a uns cu tină ochii orbului" (Ioan 9, 6) și trimițindu-l la scăldătoarea Siloamului acela spălîndu-se acolo "s-a întors văzînd" (v. 7).

Ce minune extraordinară! Nimeni pînă atunci n-a înfăptuit așa ceva! Minunea aceasta este numai un exemplu din atîtea cîte a săvîrsit El.

Prezența Mîntuitorului în lume, în sufletele oamenilor este lumină, este viață, este cale, este adevăr. Strălucirea luminii Sale îi împresura chipul. Fața sa răspîndea lumină, exprima o nemaiîntîlnită putere de convingere. Momentele cele mai importante din viața Mîntuitorului sînt scăldate în lumină.

Cîtă strălucire și putere în minunea Învierii! Cîtă lumină emană chiar hainele Lui la Schimbarea la Față pe muntele Tabor! "Şi hainele Lui erau strălucitoare, albe foarte, ca zăpada, cum nici un nălbitor de pe pămînt nu poate să nălbească"

(Marcu 9, 3).

Ce lumină extraordinară a putut fi aceea care l-a orbit pe Saul în drumul Damascului? Era lumina lui Hristos "care luminează tuturor". Iată ce ne relatează Faptele Apostolilor despre această minune: "Dar pe cînd mergea și se apropia el (Saul) de Damasc, fără de veste a strălucit peste el o lumină din cer. Și căzînd la pămînt a auzit un glas zicînd: Saule, Saule, de ce mă prigonești? Zicea el: Cine ești Doamne? Iar Domnul a zis: "Eu sînt Iisus, pe care tu-L prigonești". Ce a simțit Saul în prezența luminii lui Iisus și la auzul glasului Său este binecunoscut. Străfulgerat de această lumină, Saul, prigonitorul creștinilor, al Mîntuitorului Iisus Hristos, transfigurat ontologic devine cel mai mare apărător, apologet, de acum pînă la sfîrșitul vieții al Fiului lui Dumnezeu și al omului.

Întrebarea pusă de Iisus lui Saul, în drumul Damascului este întrebarea ce ne-o pune Mîntuitorul și nouă astăzi și mîine, tuturor acelora care îl prigonim prin faptele noastre rele, tuturor acelora care îl răstignim a doua oară prin viața noastră imorală, lipsită de lumina credinței și a faptelor bune. Necredința în El și dezordinea noastră morală ne lipsește de lumina Lui care este lumina vieții noastre.

Pentru a vedea Lumina cea adevărată, care este Hristos, trebuie să curățim

solzii păcatelor de pe ochii sufletului nostru.

Înfierea ce ni s-a oferit obiectiv prin jertfa și Învierea lui Hristos ne obligă la o ținută morală, fără cusur și la o nezdruncinată credință în El. În măsura

acestui adevăr vom fi judecați.

Cunoscînd menirea ucenicilor Săi, Mîntuitorul, la sfîrșitul predicii de pe Muntele Fericirilor, le explică ce reprezintă ei pentru lume, zicînd: "Voi sîntețti lumina lumii..." "Așa să lumineze lumina voastră înaintea oamenilor, ca văzînd ei faptele voastre cele bune, să mărească pe Tatăl vostru cel din ceruri" (Mt. 5, 14—16), iar în altă parte Iisus le-a grăit lor și celor prezenți "despre Sine": "Încă puțină vreme Lumina este cu voi. Umblați pînă cînd aveți Lumina, ca să nu vă cuprindă întunericul; că cel ce umblă întru întuneric nu știe unde merge. Pînă cînd aveți Lumina, credeți în Lumină, ca să fiți fii ai Luminii" (Ioan 12, 35—36).

Aceleași cuvinte le scrie și Apostolul Pavel efesenilor: "Altădată erați întuneric, iar acum sînteți lumina întru Domnul: umblați ca fii ai luminii!" (Efes. 5, 8); iar Sf. Evanghelist Ioan ne încredințează: "Iar dacă umblăm întru lumină, precum El este în lumină, atunci avem împărtășire unul cu altul și sîngele lui Iisus, Fiul Lui, ne curățeste pe noi de tot păcatul" (Ioan 1, 7).

Prin tăria credinței în El, moartea din sufletul nostru se va transforma în zi, precum ne asigură Sf. Ioan în Apocalipsă: "Şi noapte nu va mai fi; și nu au trebuință de lumina lămpii sau de lumina soarelui, pentru că Domnul Dumnezeu le va

fi lor lumină și vor împărăți în vecii vecilor" (Apoc. 22, 5).

În cultul Bisericii noastre Ortodoxe, în noaptea Învierii în unul din cele mai emoționante momente, preotul vine cu lumina aprinsă (ce simbolizează lumina lui Hristos) și exclamă: "Veniți de luați lumină", după care fața prezentă la Înviere se luminează, iradiind de strălucirea praznicului.

Un cuvios părinte, Iacob de Novgorod, arătînd cît de însemnată este legătura neîntreruptă a sufletului nostru cu "Lumina vieții" — Iisus Hristos, prezintă următoarea analogie: "Uitați-vă la planta numită "floarea soarelui", ce putere o atrage spre soare, așa încît ea întotdeauna își îndreaptă fața în partea unde este soarele. De ce acest fenomen? În soare este viața plantei, iar cînd floarea soarelui nu se mai întoarce spre soare, atunci e semn că planta s-a uscat".

Ce învățătură luăm noi din cele spuse de cuvios, care sînt o realitate fără

tăgadă?

Că asemenea plantei "floarea soarelui", care atît timp cît se orientează după discul solar are viață într-însa, iar cînd a încetat acest firesc gest înseamnă că s-a uscat, la fel și noi, iubiți credincioși, din moment ce rupem legătura sufletească cu Iisus Hristos — "Lumina lumii", fibrele vieții noastre slăbesc și se usucă.

Legătura permanentă cu Stăpînul vieții ne asigură sfințenia, ne oferă îndumnezeirea, așa după cum afirmă Apostolul Petru: "Dumnezeiasca Lui putere ne-a dăruit toate cele ce sînt în viață și spre bună cucernicie, prin cunoașterea celui ce ne-a chemat pe noi cu slava și cu bunătatea Sa. Aceste făgăduințe scumpe și mari ni s-au dăruit nouă, ca prin acesta să vă faceți părtași dumnezeieștii firi și

să fugiți de stricăciunea poftelor celor trupești". (II Petru 1, 3-4).

În încheiere, un adevăr vă rog să mai rețineți, iubiți credincioși. Nici unul din marii reformatori sau întemeietori de religii — fie că este vorba de Buda la indieni, fie că este vorba de Confucius sau Laotze la chinezi sau de Mahomed la islamici — nu s-a prezentat pe el ca fiind "Lumină a lumii" și "Lumină a vieții", precum a făcut-o Iisus Hristos. Aceia vorbeau în numele acelei puteri ce pretind că li s-a descoperit și că i-a "iluminat" a împlini un mandat. Singurul Iisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, se revelează pe Sine ca una fiind cu Tatăl și cu Duhul Sfînt.

Prezența Lui în lume este prezența lui Dumnezeu printre noi. Prin El Dumnezeu se revelează deplin și desăvîrșit și El lucrează în lume fără întrerupere, prin

Duhul Sfînt, pînă la sfîrșitul veacurilor.

Veniți, dar, de luați această Lumină care este Hristos și întunericul nu ne va cuprinde niciodată. Amin.

Prot. Liviu Ștefan

### PREDICĂ LA DUMINICA POGORÎRII DUHULUI SFÎNT

"De este între voi însetat cineva, Să vină la Mine și să bea" (Ioan 7, 37).

Există într-adevăr o apă fizică, materială, necesară pentru împlinirea setei trupești, dar există și o apă spirituală necesară împlinirii setei duhovnicești, tot așa cum există o hrană materială, trupească, și una spirituală, duhovnicească. Desigur că în textul amintit, Mîntuitorul se referă la apa spirituală căci și în alte împrejurări — confirmînd aceasta — a vorbit de hrana duhovnicească ca de exemplu, atunci cînd a zis: "Nu numai cu pîine va trăi omul, ci și cu orice cuvînt al lui Dumnezeu" (Luca 4, 4). Dar cuvîntul lui Dumnezeu este Adevărul, căci Iisus s-a declarat pe Sine ca fiind Adevărul, El fiind și Cuvîntul lui Dumnezeu.

Deci cel ce are sete și aleargă la Hristos acela are sete de cuvîntul lui Dumnezeu, acela are sete de Adevăr.

În acest context, putem spune o dată mai mult proverbul: "Omul este ceea ce mănîncă", ale cărui cuvinte sînt atît de semnificative. Mănînci numai carne, ești un om trupesc, mănînci mîncare mai ușoară, de post, ești un om în curs de înduhovnicire ce cauți să faci din hrana materială un mijloc pentru progresul duhovnicesc. Mănînci cuvîntul lui Dumnezeu, ești un om spiritual, înduhovnicit, mănînci Euharistie, ești un om sfințit, în comuniune cu Dumnezeu. Putem zice acum: "spune-mi ce mănînci, ca să-ți spun cine ești". Însă din toate lucrurile spirituale, după care este omul mai însetat? Desigur, fără putință de tăgadă, după viața veșnică. Iar viața veșnică este Dumnezeu, iar Dumnezeu este Adevărul în Duhul Sfînt căci zicem despre Duhul Sfînt că este Duhul Adevărului, deci care slujește Adevărul, care conduce la Adevăr. Cel ce însetează deci după viața veșnică, trebuie să se lase pătruns de Duhul Sfînt, care-l duce la Adevăr, la Dumnezeu.

Acest lucru coincide, de altfel și cu scopul suprem al trăirii creștine, care, după Sf. Serafim de Sarov, un sfînt destul de apropiat de zilele noastre, ar fi dobîndirea Duhului Sfînt.

Dar Duhul Sfînt nu poate fi dobîndit decît prin Iisus Hristos, Mîntuitorul, care Îl trimite pe Duhul în lume, cum a făgăduit apostolilor la Înălțarea Sa, care Îl dăruiește lumii pe acest Duh al Adevărului, cum vedem din propriile sale cuvinte adresate apostolilor, prin care zice: "Luați Duh Sfînt" (Ioan 20, 22). Dar cine este acest Duh Sfînt pe care-L dobîndim prin apropierea noastră cu credință — de Iisus Hristos, cel care-L și trimite?

În puține cuvinte rezumînd prezența și lucrarea Sa în istoria mîntuirii, Duhul Sfînt este Cel ce încă de la creație "se purta deasupra apelor," manifestîndu-și prezența ca unul din Treime, Cel care a grăit prin prooroci", în Vechiul Testament, așa cum mărturisim în Simbolul credinței, Cel care L-a adus în lume în chip special pe Fiul cel Unul-Născut, căci, tot după cum mărturisim în același Simbol de credință, Iisus Mîntuitorul a venit în lume "De la Duhul Sfînt și din Fecioara Maria".

El este sfințitorul și mîngîietorul, Cel ce conduce pe cei credincioși la adevăr. Cel ce se umple de Duhul Sfînt, acela se împodobește cu o trăire sinceră, împărtășind lumina vieții sale celor din jurul său. Iar trăirea aceasta este autentică și intensă la cel mai înalt nivel, așa cum era trăirea Sf. Apostoli după Învierea Mîntuitorului care așteptau venirea Duhului Sfînt, și care erau întru totul devotați Domnului lor. În această privință sînt semnificative cuvintele spuse de doi dintre ei — Luca și Cleopa — care mergînd spre Emaus, au avut un timp ca tovarăș de drum pe însuși Iisus care le tălmăcea scripturile și care după ce s-a făcut cunoscut de ei întru frîngerea pîinii, s-a făcut nevăzut de la dînșii, așa cum relatează Sf. Evanghelist Luca, fapt care i-a făcut pe aceștia doi să exclame cu durere și pasiune: "Au nu era inima noastră arzînd întru noi cînd mergea cu noi pe cale și ne tîlcuia scripturile"? (Luca 24, 32).

Iată cuvinte din cele mai frumoase care s-au rostit vreodată! Asemenea trăire provoacă Duhul Sfînt în inimile celor credincioși.

Duhul Sfînt înmoaie inima și o face să ardă de dragoste, într-un atașament profund și o participare plenară la viața lui Dumnezeu în cer și pe pămînt.

Cel ce are inima înmuiată de Duhul Sfînt acela vorbește cu mai muit temei decît cel ce vorbește numai din rațiune.

Există oameni raționali care sînt cunoscuți ca fiind mai reci, mai realiști uneori, mai rezervați prin aceasta, unii îi numesc cerebrali, și există oameni care judecă și cu mintea, dar și cu inima, care trec judecățile minții și prin inimă și care sînt numiți oameni de suflet, oameni ce se angajează și se dăruiesc.

Vedem noi înșine cum, în viața de zi cu zi, pentru a ne face crezuți într-o problemă, pentru a acredita o idee, trebuie să vorbim din inimă. Acest fel de vorbire are mai repede acces la inima celuilalt, prinde mai repede decît alte feluri.

Sf. Părinți spun cà inima este locul unde Dumnezeu vorbește omului, de aceea o inimă muiată de Duhul Sfînt va primi și cuvîntul lui Dumnezeu și-l va păstra spre aducere de roadă, dar va și arunca sămînța cuvîntului în sufletul aproapelui în așa fel încît și aici să se vadă roadele duhovnicești.

De fapt, aceasta ar trebui să fie starea permanentă a credinciosului. Vă aduceți aminte de cîte ori în Vechiul Testament, proorocii mustrau pe cei din poporul lui Israel, acuzîndu-i că au inima de piatră.

Prin înmuierea inimii, Duhul Sfînt lucrează în viața credinciosului o înnoire continuă și în condițiile în care viața noastră este atît de tensionată, de scurtă, de aglomerată, ținînd cont că timpul ne grăbește din urmă atît de mult și nu știm cît ne mai rămîne pentru îndreptare, putem zice cu îndreptățire că avem nevoie urgentă de reînnoire.

În acest sens Duhul Sfînt ne ajută să găsim o cale de acces către adîncul propriei noastre ființe pentru a ne analiza, pentru a putea apoi trece, ieși din zona de întuneric a sufletului, în cea luminoasă, pentru a ieși din pustiul din noi, pustiu pe care-l simțim acoperindu-ne de atîtea ori și a intra în regiunea luminată de această divină prezență și mîntuitoare.

Duhul Sfînt ne eliberează de limitele din noi, ne ajută să nu ne mai tîrîm, ci să zburăm întru înălțarea duhovnicească ce simțim atunci cînd, transformați fundamental prin lucrarea Sa, devenim fături noi, biruitori ai omului vechi. Prin Duhul Sfînt ni se face un permanent apel la sfințenie, și nouă și tuturor lucrurilor, căci El trezește în toate acestea, vocația universală spre sfințenie. De aceea Sf. Părințo spun că lumea a fost creată pentru a deveni Biserică.

Iar sfințenia la care ne cheamă Duhul Sfînt, Sfințitorul, se realizează în unitatea deplină a tuturor oamenilor, căci vedem că la Cincizecime, ziua cînd s-a întemeiat istoric Biserica lui Hristos, Duhul lui Dumnezeu s-a pogorît peste fiecare apostol, în chip de limbi de foc, dar în clipa cînd aceștia erau adunați la un loc, împreună. Deci unitatea este o condiție a sfințeniei: Duhul Sfînt nu vine acolo unde este dezbinare.

Așadar Duhul Sfînt poate fi dobîndit — după vorba Sf. Serafim de Sarov — numai în Biserică, în unitate, prin Sf. Taine, prin participarea la Sf. Liturghie, prin rugăciune.

Sf. Taine și Sf. Liturghie sînt prin excelență rugăciuni. Deci creștinul cînd se roagă, chiar în particular, el devine o liturghie, devine templu, biserică a Dumnezeului celui viu, și Duhul Sfînt se sălășluiește în el.

La sfîrșitul Sf. Liturghii, auzim cîntîndu-se următoarele cuvinte: "Am văzut lumina cea adevărată, am primit Duhul cel ceresc". Despre ce este vorba aici? Cum l-am primit pe Duhul cel ceresc? Pentru a realiza aceasta nu este nevoie de multe explicații căci fiecare din dv. după o participare activă, plenară la Sf. Liturghie a simțit cum se înalță duhovnicește, cum pleacă altfel decît a venit la biserică, a simțit lucrarea Duhului într-o înnoire interioară greu de spus în cuvinte.

Ori, această experiență a Duhului Sfînt în biserică se continuă și după Sf. Liturghie în viața credinciosului, prin toate cuvintele și faptele sale, pornite din această transformare lăuntrică, din această inimă nouă, ea se continuă prin mărturisire și prin împărtășirea cu ceilalți a experienței liturgice.

Această experiență însă se alimentează permanent din credința în Iisus, Fiul lui Dumnezeu cel prin care Duhul înnoitor ne este dat spre mîntuire.

Așadar, dacă vrem să-l avem pe Duhul Sfînt în viața noastră, împlinindu-ne scopul suprem al vieții de acum prin care ajungem la moștenirea vieții veșnice, să alergăm la Domnul și Mîntuitorul nostru Iisus Hristos, Cel care singur ne poate împlini dorința și potoli setea după Duhul Sfînt și viața veșnică, pentru care fapt ne și cheamă cu stăruință, chiar prin cuvintele Sf. Evanghelii de la luminatul praznic de astăzi: "De este între voi însetat cineva, să vină la Mine și să bea" (Joan 7, 37). Amin.

Pr. Theodor Damian

### PREDICĂ DESPRE SFÎNTA LITURGHIE

"Să stăm bine, să stăm cu frică, să luăm aminte Sfînta Jertfă în pace a o aduce" (Text liturgic)

În cuvîntul nostru de astăzi vom da curs unei îndrumări a conducerii noastre bisericești care ne cere ca cel puțin de două ori pe an să aducem înaintea credincioșilor noștri, chiar și pe scurt, înțelesul Sf. Liturghii.

Această cerință este de altfel cît se poate de îndreptățită, avînd în vedere că Sf. Liturghie este slujba centrală a Bisericii noastre, inima cultului nostru public, la care participăm în fiecare Duminică și sărbătoare. Se cuvine deci ca fiecare dintre noi să știm pentru ce venim la sfînta biserică, ce trebuie să facem dacă am venit, ce face preotul în sf. altar, cu un cuvînt, să cunoaștem cît mai multe din înțelesurile multiple și profunde ale acestei slujbe a slujbelor.

Înainte de a trece la acest lucru, am dori însă să ne reamintim de faptul că fiecare rugăciune o începem cu sf. cruce, cu facerea semnului sf. cruci. Ori, se pare că nu toți dintre noi facem semnul sf. cruci așa cum ne învață și ne cere Biserica ai cărei fii sîntem. Ea ne spune să împreunăm primele trei degete de la mîna dreaptă, ceea ce simbolizează Sf. Treime, iar ultimele două degete le închidem în podul palmei, ceea ce simbolizează cele două firi ale Mîntuitorului Iisus Hristos, dumnezeiască și omenească. Atingînd apoi fruntea cu cele trei degete, spunem: În numele Tatălui, apoi pieptul spunînd: Și al Fiului, iar pe urmă umărul drept și cel stîng, zicînd: Și al Sf. Duh, Amin. Cugetînd la negrăita măreție a Ființei divine, vom face deci ori de cîte ori simțim trebuința semnul sf. cruci cum se cuvine, nu schițîndu-l doar în silă și în grabă pe piept, ci cu grijă și cu evlavie, bine știind și aceea că și după felul cum facem semnul sf. cruci se vede "cam ce loc are Dumnezeu în inima noastră", cum bine se spune undeva.

De la început arătăm că cuvîntul liturghie înseamnă lucrare obstească, slujbă publică rînduită și săvîrșită spre folosul tuturor credincioșilor, vii sau adormiți, spre iertarea păcatelor și spre viața de veci. Orice Sf. Liturghie presupune deci nu numai prezența oficiantului, a preotului, ci și a credincioșilor, care, și ei, sînt implicati profund în această lucrare.

Așa cum am anticipat, Sf. Liturghie este cea mai importantă slujbă obștească a Bisericii, slujbă prin care se reactualizează permanent taina mîntuirii noastre în Iisus Hristos, Domnul nostru. Cu fiecare Sf. Liturghie, noi retrăim, așadar, venirea și petrecerea văzută între noi a Fiului lui Dumnezeu întrupat, Nașterea Sa, propovăduirea, Patimile și cu deosebire Jertfa Sa de pe cruce, care constituie de altfel ideea centrală a Sf. Liturghii, în fiecare Sf. Liturghie întîmplîndu-se ceva între Dumnezeu și oameni, cum potrivit spune un venerabil dascăl de Teologie.

De aceea, în primul rînd și în chip special preotul slujitor, dar și credinciosii nu pot veni oricum la Sf. Liturghie, avînd cu toții nevoie de o pregătire atît interioară, sufletească, cît și exterioară, privitoare la curățenia trupului și la vestimentație.

Sf. Liturghie se împarte în două părți mari: Proscomidia și Liturghia pro-

priu-zisă.

Proscomidia, de la grecescul proscomizo=a pune înainte, se săvîrșește de preot în timpul utreniei și constă în pregătirea darurilor, adică a pîinii și a vinului, din prescurile și vinul pe care credincioșii le aduc la sf. altar.

Acum se scoate Sf. Agnet, de la cuvîntul grecesc agnos — miel, Agnetul închipuind pe Mîntuitorul Iisus Hristos, asa cum l-a numit și Sf. Ioan Botezatorul prin cuvintele: "Iată mielul lui Dumnezeu care ridică păcatele lumii" (Ioan 1, 29).

Tot acum preotul scoate așa-numitele miride, adică părticele mici de prescură întru cinstirea sfinților, cît și pentru pomenirea conducerii bisericești, a ctitorilor, precum și a credincioșilor, vii sau adormiți, pentru care se aduc pomelnice. Acesta este motivul pentru care în timpul Sf. Liturghii nu se mai fac pomeniri cu nume de credincioși, ei fiind pomeniți prin scoaterea de miride la sf. proscomidie. Tot acum preotul toarnă în potir vin și apă, ceea ce înseamnă sîngele și apa

care au curs în Vinerea Mare din coasta Mîntuitorului Iisus Hristos.

Desigur că rînduiala sf. proscomidii cuprinde un ceremonial mult mai larg, pe care preotul îl săvîrşeşte în linişte, cu evlavie și atenție în Proscomidiar, adică în partea de miazănoapte a altarului, toate sf. vase și acoperitoare, care se folosesc la proscomidie, avînd cîte o semnificație simbolică.

Liturghia propriu-zisă se împarte și ea în două părți mari: Liturghia cate-

humenilor și Liturghia credincioșilor.

Liturghia catehumenilor sau a celor chemați este partea de la început a Sf. Liturghii și se numește așa pentru că, pe lîngă credincioșii botezați, la ea participau, în primele secole ale Bisericii creștine, oameni proveniți de la diferite credințe necreștine de obicei păgîne, oameni care se pregăteau să primească Sf. Taină a Botezului. Acesti candidați la Sf. Botez se chemau catehumeni pentru că ei trebuiau să învețe adevărurile fundamentale de credință și morală ale Bisericii avînd voie să participe la Sf. Liturghie pînă cînd preotul sau diaconul rostea cuvintele: "Cei chemați, ieșiți ... Nimeni din cei chemați să nu rămînă" ...

Această parte a Sf. Liturghii cuprinde, după cum știm și auzim cei ce venim

cu regularitate la Sf. Biserică:

Ectenia Mare, în care ne rugăm, preot și credincioși deopotrivă, pentru pacea a toată lumea, condiția esențială a desfășurării vieții pe pămînt, pentru biserica în care ne aflăm și pentru toți cei ce cu gînd bun, adică cu credință dreaptă, cu evlavie și cu fiorul prezenței divine intră în ea; ne mai rugăm pentru conducătorii noștri bisericești și de stat, spre a putea conduce cu dragoste și înțelepciune, spre limanuri de pace, de prosperitate și de cît mai multe bucurii sfinte corabia Bisericii și a țării; pentru cei bolnavi, pentru cei ce călătoresc, pentru condiții meteorologice favorabile, pentru rodirea tarinelor noastre și pentru alte multe trebuințe sufletești și trupești ale tuturor oamenilor. Stînd în fața sf. altar, unde dispare orice diferență dintre noi, simțindu-ne cu adevărat cu toții egali, și unde cuprindem în sufletele noastre pe toți oamenii, realizîndu-se o imensă comuniune, de la început Sf. Liturghie are darul de a ne încălzi lăuntric, de a ne umaniza, de a ne aduce aminte că sîntem oameni și că trebuie să fim mai oameni, cu grijă și dragoste unii față de alții.

Urmează apoi antifoanele, adică imne cîntate alternativ la strană, care ne duc cu gîndul la timpul în care Mîntuitorul Iisus Hristos încă nu ieșise la propovăduire, iar Fericirile, cu care se încheie antifoanele, la marea Predică de pe munte rostită de Iisus — Domnul nostru.

Vohodul mic, sau ieșirea cu Evanghelia, simbolizează sau închipuie ieșirea în lume a Mîntuitorului, iar lumînarea care se poartă înainte pe Sf. Ioan Boteză-

torul, înaintemergătorul Domnului.

Cuvintele: Înțelepciune, drepțil pe care le auzim rostindu-se în fața sf. altar vor să ne atenționeze asupra adevărului că Sf. Evanghelie, care este ținută acum sus, deasupra capului, reprezintă înțelepciunea prin excelență și că ea trebuie ascultată cu toată atenția.

Citirea Apostolului simbolizează trimiterea Sf. Apostoli, la propovăduire, iar citirea Evangheliei, pe însuși Mîntuitorul Iisus Hristos vorbind mulțimilor, din care motiv, din evlavie, unii credincioși ascultă Evanghelia în genunchi. Desigur că aceste citiri biblice au și scopul de a ne instrui, cum așa de potrivit remarcă și unul dintre marii tălmăcitori ai Sf. Liturghii, Nicolae Cabasila, cînd zice: "Citirile din Sf. Scriptură, care ne învață atît bunătatea și iubirea de oameni a lui Dumnezeu, cît și dreptatea și judecata Lui, sădesc și aprind în sufletele noastre nu numai iubirea ci și teama de El, făcîndu-ne astfel mai zeloși întru păzirea poruncilor Sale. lar toate la un loc — citiri biblice, rugăciuni și cîntări — îmbunătățesc sufletul și apropie de Dumnezeu atît pe preot cît și pe credincios, făcînd și pe unul și pe celălalt destoinici pentru primirea și păstrarea cinstitelor Daruri, care este scopul Sf. Liturghii".

Urmează ectenia stăruitoare sau întreită, care ne arată ca ființa noastră lăuntrică să fie mai adunată, rugîndu-ne "toți din tot sufletul și din tot cugetul nostru", cum începe această ectenie, prima parte a Sf. Liturghii sfîrșindu-se cu ectenia pentru cei chemați, adică pentru catehumeni, pentru care se ruga întreaga obște spre a fi cît mai pregătiți "pentru sfînta luminare", "ca Domnul Dumnezeul nostru să-i învrednicească, la vremea cuvenită, de baia nașterii de a doua (adică de Sf. Botez), de iertarea păcatelor și de veșmîntul nestricăciunii" — cum atît de potrivit se spune despre catehumeni în Sf. Liturghie a Darurilor mai înainte sfințite, care se oficiază în Postul Sf. Pasti.

Se cuvine să reținem și aceea că în tot acest timp în altar se rostesc o seamă de rugăciuni, care, și ele, au menirea de a pregăti pe preot și credincioși pentru marele eveniment care urmează să se petreacă în partea a doua a Sf. Liturghii, aceste rugăciuni contribuind totodată la realizarea unei strînse comuniuni între toți participanții la această mare slujbă, cum reținem și din următoarea rugăciune cu care începe Liturghia credincioșilor: "Iarăși de multe ori cădem la Tine și ne rugăm Ție, bunule și iubitorule de oameni, ca privind spre rugăciunea noastră să curățești sufletele și trupurile noastre de toată necurăția trupului și a duhului și să ne dai nouă să stăm nevinovați și fără de osîndă înaintea sfîntului Tău jertfelnic. Dăruiește, Dumnezeule, și celor ce se roagă împreună cu noi (adică Dvs. tuturor) spor în viață, în credință și în înțelegerea cea duhovnicească. Dă lor (celor ce sînt de față) să slujească totdeauna cu frică și cu dragoste și întru nevinovăție și fără osîndă să se împărtășească de cereasca Ta împărăție".

Din partea a doua a Sf. Liturghii sau Liturghia credincioșilor, prin credincioși înțelegîndu-se aici cei botezați, reținem Vodohul mare sau ieșirea cu Cinstitele Daruri, adică mutarea Darurilor de la Procomidiar, unde au fost pregătite, la sf. masă a altarului unde vor fi sfințite. Această ieșire simbolizează și ultimul drum făcut de Mîntuitorul Iisus Hristos din Betania în Ierusalim, unde urma să se jertfească. Pomenirile care se fac acum ne amintesc de cuvintele tîlharului răstignit de-a dreapta Mîntuitorului, care a spus: "Pomenește-mă, Doamne, cînd vei veni întru împărăția Ta" (Luca 12, 42).

In continuare se face pregătirea specială a preotului slujitor și a credincioșilor pentru cutremurătorul și culminantul moment din Sf. Liturghie, aducerea
jertfei liturgice sau prefacerea Cinstitelor Daruri în însuși Trupul și însuși Sîngele
Domnului și Mîntuitorului nostru Iisus Hristos. Pregătirea preotului se face printr-o
seamă de rugăciuni, cum este aceea care se citește în timp ce strana sau corul
cîntă Heruvicul și care începe cu cuvintele: "Nimeni din cei legați cu pofte și cu
desfătări trupești nu este vrednic să vină, să se apropie sau să slujească Ție,

Impărate al slavei, căci a sluji Ție este lucru mare și înfricoșător chiar pentru Puterile cele cerești..." Pregătirea credincioșilor se face de pildă cu cuvintele cîntării heruvimice: "Toată grija cea lumească de la noi s-o lepădăm", adică de acum mai ales să lăsăm de-o parte orice gînd, orice preocupare care ne-ar putea întina și sustrage de la ceea ce urmează. Se face apoi această pregătire prin îndemnul preotului sau diaconului: "Să ne iubim unii pe alții", cînd, în vechime, credincioșii își dădeau sărutarea sfîntă sau sărutarea păcii, ceea ce astăzi fac numai preoții în altar atunci cînd slujesc mai mulți; se mai face prin rostirea de către toți credincioșii a Crezului, ceea ce vrea să ne spună că pe lîngă a ne iubi unii pe alții, adică pe lîngă fapte bune este nevoie și de credință dreaptă, așa cum este formulată ea pe scurt în Crez. Cuvintele: "Ușile, ușile...", ne aduc aminte de practica veche cînd, din acest moment, nimeni nu mai avea voie să intre sau să iasă din biserică pentru a nu se tulbura cu nimic momentul solemn care se apropie, al prefacerii cinstitelor Daruri.

Pentru acest moment solemn, la sfîrșitul Crezului sîntem atenționați din nou cu toată apăsarea, preoți și credincioși deopotrivă, cu pătrunzătoarele cuvinte: "Să stăm bine, să stăm cu frică, să luăm aminte Sfînta Jertfă în pace a o aduce", cuvinte la care credincioșii răspund că aduc și ei ca jertfă: mila, pacea și jertfa de laudă sau "roada buzelor", cum spune Sf. Apostol Pavel (Evrei 12, 15). "Cutremurați și vărsînd lacrimi, ca și cum am vedea pe Dumnezeu-Omul pătimind — spune un Sf. Părinte pe marginea cuvintelor de mai sus — așa să stăm cu atenție și cu liniște desăvîrșită".

Urmează apoi ritualul pentru aducerea Sf. Jertfe euharistice, care constă într-o rugăciune extrem de adîncă și mișcătoare, numită anafora, "Cîntarea de biruință...", "Luați mîncați...", "Beți dintru acesta...", "Ale Tale dintru ale Tale...", "Mai ales pentru Prea Sfînta, Curata..." reprezentînd pasaje sau fragmente din această rugăciune cutremurătoare, pasaje care se rostesc cu voce tare pentru a orienta cîntarea de la strană. Inima acestui ritual sau anaforalei o constituie epicleza sau rugăciunea pe care o rostește preotul în timp ce la strană se cîntă: "Pe Tine te läudăm..." Acum Dumnezeu-Tatăl este implorat să trimită pe Sf. Duh să prefacă Darurile de pe sf. masă a altarului, adică Sf. Agneț și vinul din sf. potir în Trupul și Sîngele Mîntuitorului Hristos, acesta fiind momentul culminant, momentul cel mai important din Sf. Liturghie, marcat cu sunetul de clopoțel din altar, iar în unele locuri și cu toaca sau clopotul bisericii, spre a se lua cunoștință de acest moment de către toți credincioșii din parohie, care din binecuvîntate pricini n-au putut fi de față. Acum mai ales se cuvine să îngenunchem cu toții, așa cum îngenunchează și preotul sau preoții în altar. Se spune undeva că un sf. slujitor s-a îndoit de această minune a prefacerii și înaintea ochilor săi a apărut carne adevărată și sînge adevărat.

După epicleză sau rugăciunea de prefacere, pe masa sf. altar avem, așadar, sub forma pîinii și a vinului cinstitul Trup și Sînge ale Mîntuitorului Hristos, "pentru ca să fie celor ce se vor împărtăși spre trezirea sufletului, spre iertarea păcatelor, spre împărtășirea cu Sfîntul Tău Duh, spre plinirea împărăției cerurilor, spre îndrăznirea cea către Tine, iar nu spre judecată, sau spre osîndă", cum glăsuiește o rugăciune ce se rostește imediat după epicleză.

În continuarea Sf. Liturghii urmează pregătirea pentru primirea Sf. Cuminecături sau a Sf. Euharistii, ceea ce se face prin ectenia care se rostește și în care invocăm nu numai ajutorul lui Dumnezeu, ci și pe toți sfinții care ne stau ca model și rugători pentru noi; prin cîteva rugăciuni care se rostesc în altar, în care spunem cuvinte ca acestea: "Înaintea Ta, Stăpîne, iubitorule de oameni, punem toată viața și nădejdea noastră — și cerem și ne rugăm și cu umilință cădem înaintea Ta: învrednicește-ne să ne împărtășim cu cuget curat cu cereștile și înfricoșătoarele Tale Taine ale acestei sfinte și duhovnicești mese..."

Se face apoi această pregătire a credincioșilor pentru primirea Sf. Cuminecături prin rostirea rugăciunii "Tatăl nostru", prin cuvintele "Să luăm amintel Sfintele, Sfinților" și desigur prin chemarea pe care preotul sau diaconul o face din fața sf. altar, cînd spune: "Cu frică de Dumnezeu, cu credință și cu dragoste să vă apropiați". Acum este momentul împărtășirii credincioșilor și n-avem cuvinte să arătăm că este bine ca atunci cînd ne-am pus în gînd să ne spovedim și să ne împărtășim să lăsăm orice grabă și să participăm la Sf. Liturghie, iar Sf. Cuminecătură s-o primim acum, în acest moment, pentru care s-au făcut atîtea rugăciuni

pregătitoare.

Ultima arătare a sf. potir din ușile împărătești simbolizează Înălțarea Domnului după care urmează ectenia de mulțumire pentru Sf. Cuminecătură, rugăciunea Amvonului, înainte de "Fie numele Dompului", cu care se încheie Sf.

Liturghie.

La capătul unui asemenea bogat și ziditor buchet de rugăciuni, de binecuvîntări și de atîtea acte cu adînci semnificații religios-morale, putem ieși cu adevărat "în pace" de la Sf. Liturghie, cu fețele senine, cu sufletele inălțate, cu inimile încălzite și brațele deschise spre semenii noștri, cu ura topită și dragostea reaprinsă, ducînd în inimă spre casele noastre una din ultimele cîntări ale stranei, care spune: "Văzut-am lumina cea adevărată, luat-am duhul cel ceresc, aflat-am credința cea adevărată, nedespărțitei Treimi închinîndu-ne, că aceasta ne-a mîntuit pe noi".

Încheind această foarte sumară prezentare a Sf. Liturghii, se cuvine să reținem că este bine, este necesar, ba avem chiar poruncă să ne rugăm neîncetat, oricînd și oriunde ne-am afla, neuitînd însă că mai cu folos, mai ziditoare este rugăciunea obștească pe care o facem în biserică, unde ne încălzim sufletește laolaltă, cum se încing cărbunii unul de la altul, cînd sînt mai mulți, iar flacăra devine mai puternică, mai dogoritoare. "Credincioșii care merg Duminică de Duminică împreună la Sf. Liturghie —remarcă același venerabil dascăl de Teologie (P. C. prof. D. Stăniloae) într-o carte recentă — se simt din ce în ce mai mult adunați în Dumnezeul iubirii treimice, sporind și între ei comuniunea".

Să mai reținem apoi că la mîntuirea noastră vremelnică și veșnică, la salvarea noastră adică de sub puterile răului nu putem ajunge fără comuniunea cu Mîntuitorul Iisus Hristos, fără legătura cu El, fără împărtășirea cu El, prin Sf. Cuminecătură sau Euharistie, iar la Sf. Euharistie se ajunge numai prin Sf.

Liturghie.

Foloasele participării noastre la Sf. Liturghie sînt deci multiple, pînă la a ne transfigura, cum se spune de pildž despre starețul de la Mănăstirea Neamțu, din sec. 18 Paisie Velicicovschi, a cărui față iradia lumină ori de cîte ori săvîrșea

Sf. Liturghie.

Să cercetăm, deci, sf. biserică, dar mai ales să ne facem răgaz și să participăm și anume cît mai activ, prin ruga și cîntarea noastră, la desfășurarea acestei mame a rugăciunilor și slujbelor Bisericii noastre, la această școală a dragostei de om și de tot ce ne înconjoară, a comuniunii, a înfrățirii, a creșterii noastre în bine, care este Sf. Liturghie. Amin!

Arhid. Gh. Papuc

#### CE SĂ PREDICĂM LA CUNUNIE?

În cadrul pastorației familiei o mare răspundere are preotul rostind cuvîntul cu prilejul celebrării Sfintei Cununii. Subiectul predicii se alege în funcție de miri. Se înțelege că nu vom rosti o predică oarecare de nuntă, ci o predică care răspunde clar și cu autoritate morală cazului în speță. Aceasta nu este o greutate de neînvins mai ales pentru preotul duhovnic care cunoaște în mare măsură statura morală, religioasă, psihologică și socială a mirilor și a familiilor din care fac parte.

Acest principiu se impune a-l prezenta prin cîteva exemple.

a) Părinții și cercul mai restrîns al rudelor au păreri nu tocmai închegate despre familie. Se pot înregistra mai multe divorțuri săvîrșite cu prea multă ușurință. Ca rezultat, este convingerea lor că soții nu sînt nevoiți a se chinui unul pe altul, în caz de neînțelegere și se vor putea despărți, căci aceasta este o soluție practică spre a salva viața și liniștea lor.

Cu toate acestea mirii declară că se iubesc și doresc să se căsătorească. Pă-

rinții sînt de acord, formal impedimente distructive nu apar.

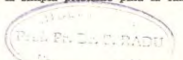
Ce se va predica acestor miri?

Preotul slujitor va face o concisă apologie a Sfintei Taine a Cununiei arătînd

originea ei divină, necesitatea ei pentru viața particulară și socială, precum și marele efect ce va avea îmbinarea iubirii cu credința, realități care nu vor permite ca familia să stea la voia norocului, ci să devină o Biserică mică a lui Hristos care pe lîngă scopul nașterii de prunci, ajutorului reciproc, menținerea vieții în curăție, mai are ca ideal spiritualizarea ei. Toate acestea realizează unitatea lor "într-un trup", ceea ce asigură indisolubilitatea familiei prin prezența lui Dumnezeu în sînul ei.

- b) Unul dintre miri poate fi robit de patimi: trufie, lăcomie, beție, alune-care spre desfrîu, etc. Duhovnicul are cunoștință suficientă despre aceastea. El nu va divulga trista situație, nici nu va vorbi despre trufie, lăcomie, etc., dar va accentua că între condițiile indispensabile ale unei conviețuiri familiale stă viața virtuoasă a soților: modestia și smerenia unul față de altul, cumpătarea, curăția sufletească și trupească și acestea încadrate în cununa virtuților, asigură atmosfera plăcută de liniște în care se dezvoltă atașamentul reciproc, încrederea, prețuirea, stima etc. Va putea să amintească miriilor și celor prezenți că iubirea curată te îndeamnă să dăruiești cel mai prețios cadou ce și-l pot oferi cei ce se iubesc, adică punerea la dispoziția celuilalt a vieții proprii înfrumusețată cu cele mai alese virtuți.
- c) Unele căsătorii se încheie pe anumite calcule, desigur de cele mai multe ori ale părinților, deși în multe cazuri înșiși tinerii sînt robiți de acestea. De multe ori consecințele calculelor calcă în picioare iubirea. Dacă prin tenacitatea lor au determinat pe părinți să cedeze, cuvintul ce va fi rostit va cuprinde o încurajatoare atenționare a mirilor că ei au datoria ca în conviețuirea lor să dovedească o dragoste sinceră, hotărîtă și statornică. Totodată va arăta părinților că din moment ce și-au dat adeziunea pentru căsătorie s-au înrolat în răspunderea de a sprijini iubirea copiilor lor, precum și conviețuirea pașnică și armonică, arătîndu-le că sfaturile și rugăciunile părinților întăresc temeliile case-lor copiilor lor.
- d) Dacă tinerii au cedat acceptînd a se căsători în conformitate cu hotărîrea părinților, cuvîntul rostit ca și sfaturile oferite în vederea pregătirii lor le va arăta că din moment ce s-a ajuns de comun acord la încheierea căsătoriei, încadrarea lor cu viu voluntariat va crea o atmosferă de apropiere și avînd cît mai activ concursul părinților vor putea conviețui cu bună înțelegere și iubire.
- e) Uneori mirii provin din două familii între care s-a cimentat mai demult o atmosferă de încordare, ceea ce a îngreuiat mult realizarea încuscririi. Totuși copiii au reușit a determina pe părinți să accepte unirea lor. Cuvîntul rostit va încerca nu să abolească iubirea tinerilor pentru că bătrînii nu se pot uni, iubire care în urma unui matur examen din partea duhovnicului rezistă la orice critică obiectivă, ci o ameliorare a asperităților dintre cuscri; arătînd că iubirea sinceră și curată este baza întemeierii unei adevărate familii și pe această bază zidește Dumnezeu prin Duhul Său cel Sfînt familia care devine Biserica lui Hristos. Alianța și înfrățirea cuscrilor este în esență aportul cel mai de preț prin care ei pot colabora la desăvîrșirea unității și indisolubilității tinerei familii.
- f) Acolo unde e cazul, cu mult și bine chibzuit tact se va combate prea marea încredere în speranța ce și-o pun pe starea materială umbrind puterea iubirii, arătînd că iubirea realizează belșug chiar și în lipsuri, iar lipsa iubirii poate risipi economii agonisite cu multă trudă de părinți.
- g) În fața altarului se pot prezenta miri din diferite stări sociale, muncitori de pe ogoare, din fabrici, intelectuali, oameni de diferite concepții sociale,
  precum și cu păreri religioase diferite, deși sînt considerați fii ai Bisericii. Trebuie să recunoaștem realitatea că nu toți care solicită Taina Sfintei Cununii au
  o credință explicită bine instruită și întemeiată. Cu prilejul prezentării lor la
  Taina Sfintei Cununii au ocazia a se îmbogăți în cît de mică măsură cu cunoștințe necesare pentru a se încadra în Taina harică a Căsătoriei.

Viața modernă, pe lîngă cuceririle obținute în știință, în tehnică, în posibilitățile economice ale unui trai comod și de un nivel mai îmbelșugat, a adus cu sine și superficialitate în felul de a privi viața spirituală în care se încadrează și familia. În ultimă instanță această superficialitate se răsfringe asupra oricărei uniri dintre oameni, pornind de la simpla prietenie pînă la familie. Prea



superficial se trăiește rolul de sot și soție, în consecință rolul de părinți, copiii devenind primele și principalele victime. Unitatea sub imaginea "un trup" și în consecință indisolubilitatea familiei sînt grav afectate. "Fiind vorba între noi" prea superficial privește preotul procesul întemeierii familiei creștine "a Bisericii celei mici a lui Hristos". Lipsește pastorația practică a familiei și în aceasta lipsește și seriozitatea și responsabilitatea preotului în a pregăti pe miri și a le vorbi prin constiința răspunderii.

Cuvîntul la cununie să atace toate aspectele vieții: dragostea soților după modelul dragostei lui Hristos față de Biserică, supunerea reciprocă între ei după modelul supunerii Bisericii lui Hristos, abnegația soților, spiritul de jertfă, după spiritul de jertfă a lui Hristos pentru Biserica Sa și multe nenumărate și aproape infinit de multe aspecte care sînt prezentate în cuvîntul lui Dumnezeu din Evan-ghelie, din scrierile Apostolilor și din sfaturile Sfinților Părinți.

Preotul care cunună să ia cîte un aspect din acestea pe care să-l încadreze în ideea "unitate și indisolubilitate". Numai în cursul unui an calendaristic credincioșii parohiei vor avea prilejul să cunoască în întregime adevărata învățătură crestină despre familie.

Aceasta este o mică orbită din activitatea pastorală în care se aduce slujbă

Bisericii lui Dumnezeu și patriei pămîntești.

Pr. Cornel Dascal

## VREMELNICIE ȘI ETERNITATE (panegiric)

"Eu sînt învierea și viața. Cel ce crede în mine, chiar de va muri, viu va fi" (Io. 11, 25)

Dacă întîmplările care se succed în circuitul normal al vieții sînt considerate ca obișnuință, moartea, dimpotrivă, cu toată frecvența pe care o are în ciclul biologic al naturii umane, a rămas mai presus de toate și mai mult decît o problemă de filosofie, un înfiorător cutremur care zguduie toată fiiința noastră și tulbură, fără nici o considerație, întreg echilibrul familial. Ea surprinde!

E ca un năpraznic vifor care stinge cînd o lumină, cînd alta din imensul candelabru al vietii omenesti.

Si într-adevăr, creatori de opere, erudiți ai stiințelor, făuritori de istorie, ca și modestul trecător, toți, deopotrivă, certificăm aceeași obîrșie comună a țărînii, aceeași sete și dragoste de viață și nu mai puțin, aceeași neputință firească în dărîmarea finală.

În urma unei catastrofe sau a unui dezastru, se mai pot reconstitui multe în lumea aceasta. Se restaurează monumente și opere de artă, redîndu-li-se tinerețea dintîi, dar omul, odată prăbușit, deși este legat cu inima de atîtea inimi dragi care rămîn în urmă, nu mai poate fi ajutat și așezat în conturul vieții, pe care, oricît ar fi de suferind, o regretă și se desparte greu de ea. Viața omului este ireversibilă. Are o singură stagiune; ea nu se mai poate repeta pe pămînt.

Mergem cu anii și zilele spre moarte, dar respingem cutezanța ei; încercăm să fim tari, ba chiar cu toată subrezenia vieții moastre am vrea s-o evităm și făurim planuri de viitor, ca o presantă consecință a afirmării, a dorului nestăvilit de a trăi. Chiar și suferinzi de-am fi, nu vrem să știm cînd va fi această sumbră și amară confruntare.

Complexul de relații familiale și sociale pe care le-am stabilit o viață întreagă, am vrea parcă să-l ridicăm ca un stăvilar puternic împotriva acestui destin implacabil. Dar moartea nu cruță și nu consultă. Nu ține cont nici de vîrstă, nici de pregătire, nici de poziția socială și nici de consimtămîntul personal. Ea nu aderă la sentimente si respinge motivațiile de orice fel.

Cu o amară evidență constatăm chiar, de fiecare dată, că nu putem stăpîni nici viața și nici moartea. Le îrregistrăm doar ca două mari realități, care ne depășesc prin imensa lor traiectorie. Ceea ce aparține capacității de percepere,

într-o existență plenară a făpturii omenești, este cu totul altceva. Este modul de-a trăi și de-a muri! Pînă sîntem în viață, indiferent de numărul anilor, putem promova binele și exclude răul afit pentru noi cît și pentru semenul mostru. Cu alte cuvinte, ne putem asigura mîntuirea sau pieirea veșnică. Libertatea cu care ne-a înzestrat Ziditorul a toate și puterea de discernămînt, de alegere între păcat și virtute sînt decisive.

Firește că în fața morții stopează orice acțiune, împietresc gîndurile și se desmut apoi într-o nouă înfățișare a cugetării. Omul se oprește și începe să gîndească mai adînc. Pentru un moment de răspîntie e înclinat să creadă cu adevărat că "deșertăciune sînt toate și viața aceasta e umbră și vis", cum răsună

una din cîntările funebre ale Bisericii Ortodoxe.

Dar, tocmai această Biserică, prin tezaurul ei de învățături dogmatice, întemeiate pe realitatea vieții pămîntești a Mîntuitorului Iisus Hristos, viață care a trecut ca umbra și visul, deschizînd prin moartea și Învierea Sa orizontul altei lumi, a unei vieți veșnice, ne ajută să echilibrăm gîndirea noastră. Ne ajută să înțelegem că moartea nu nimicește, ci transformă viața, producîndu-se un fel de transfer de aici, din vremelnicie în eternitate și din stricăciune întru nestricăciune, așa cum a sintetizat imnograful învierii Domnului că "din moarte la viață și de pe pămînt la cer, Hristos Dumnezeu ne-a trecut pe noi, cei ce cîntăm cîntare de biruință" (Catavasiile Învierii, peasna 1). Însuși Mîntuitorul Hristos a zis: "Eu sînt învierea și viața! Cel ce crede în Mine, chiar de va muri, viu va fi" (In. 11, 25).

Exegeza acestor cuvinte nu comportă nici un echivoc! Dimpotrivă, ele ne conferă un mare adevăr, ne încredințează despre existența unei alte lumi, o altă realitate decît cea a vieții pămîntești vremelnice. Și adevărul acestor cuvinte biblice, confirmat prin însăși prezența divino-umană a lui lisus Hristos în istoria mîntuirii omului, ne așează pe o nouă punte de înțelegere a sensului acestei vieți și de părtășia noastră la eternitate, prin tot ceea ce reprezentăm ca oameni în mijlocul oamenilor.

Desigur că viața omenească, altoită în micul univers pe care îl reprezentăm fiecare, își are furtunile și exploziile proprii, ca și marele cosmos, în care ne succedem generație după generație. Și de aceea, cu toată grija pe care ne-o acordăm, direct interesați în prelungirea firului acestei vieți, orice prognoză pe care am încerca s-o stabillim, rămîne atît de relativă. Dar iată că surprizele înregistrate pe portativul vieții umane sînt tot atitea avertismente și invitații, totodată, de-a fi gata, așa cum spune glasul Sfintei Scripturi: "Priveghiați și vă rugați, ca să nu intrați în ispită. Căci duhul este osîrduitor, dar trupul neputincios" (Mt. 14, 38). Drept aceea, "priveghiați că nu știți ziua nici ceasul cînd vine Fiul Omului" (Mt. 25, 13). Prăbușirea poate fi în orice clipă!

Raportîndu-ne la viață și moarte, ne dăm seama că-și au legitatea lor. Prima este și trebuie să fie o activitate pozitivă și intensă, de fiecare clipă. Nu avem timp de pierdut! Iar a doua este o ușurare și odihnă, așa cum stihuiește o altă cîntare funebră a Bisericii noastre: "Acum m-am odihnit și am aflat ușurare multă, că m-am mutat din stricăciune și m-am dus la viață" (Svetilna de la prohodirea pruncilor).

Dacă în desfășurarea consecventă a legilor care stăpînesc procesele acestei lumi a marelui cosmos, considerăm noaptea ca o pauză de odihnă între două zile luminoase, să fim siguri că și moartea, această întunecoasă și zguduitoare dramă, nu e decît o trecere de odihnă între două vieți, una vremelnică, scurtă, pe care o trăim după numărul variat al anilor, dar de-o amplă și veșnică responsabilitate, și alta, viața care reîncepe în zorui de dincolo de veac, o viață nesfîrșită, al cărui preludiu îl definim prin propriile noastre fapte care, la rîndul lor, vor decreta bucuria sau durerea eternă, în fața nemitarnicului Judecător.

Datorită libertății de gîndire și acțiune de care dispunem în anii vieții acesteia, sîntem suvenani, fiecare, aici în viață, în edificarea propriei noastre stări veșnice. De aceea a și zis Iisus: "... vine noaptea, cînd nimeni nu mai poate lucra" (In. 9, 4). O logică a lucrurilor spune că o lucrare ca să dăinuiască, nu se face de azi pe mîine, așa la întîmplare. Ea trebuie gîndită cu temei și aleasă chibzuială, trecută prin inimă și pus sufilet în ea, conducîndu-și eforturile pină la sacrificiul de sine, pentru ca în dimensiunile lucrării respective să poată fi

cuprinși cît mai mulți din semenii noștri, care să se bucure și să simtă că cel care a făcut-o s-a dăruit pe sine fără rezervă. Numai asemenea fapte ale vieții noastre, începînd de la cele mai mărunte și pînă la cele mai importante, se pot considera fapte lucrate în ziua vieții și pot primi nimbul eternității, al bunului exemplu între muritori și al veșniciei lor.

Într-o asemenea atmosferă de muncă și de credință tradițională s-a născut, a crescut și a muncit o viață întreagă, cel care pleacă astăzi dintre noi, pentru

totdeauna, mult regretatul N.

Încercînd să schițăm linia biografică a vieții sale, adormitul în Domnul N.N. a văzut lumina zilei cu... ani în urmă, în localitatea... din părinții N.N. avînd... frați, cu care împreună și-a împărțit bucuria și zburdălnicia copilăriei celor șapte ani de-acasă, sub îndrumarea bunilor săi părinți. A urmat apoi cursurile școlii... și s-a căsătorit cu..., agajîndu-se în munca de... pe care a prestat-o cu pasiunea omului de vocație, care s-a identificat cu locul său de activitate.

Ceea ce l-a caracterizat o vință întreagă a fost corectitudinea în muncă, bunele relații de serviciu, precum și cinstea deosebită de care nu s-a despărțit nici într-o împrejurare a vieții sale. Deși a fost încercat și de dintele amar al suferinței, prin care a trecut în anii vieții sale, știind "că pe cine iubește Domnul îl ceartă..." (Evr. 12, 6 și Apc. 3, 19), a avut un moral ridicat, în toată vremea, ceea ce a contribuit în mod hotărîtor la refacerea sănătății sale.

Toate acestea s-au conjugat în conturarea personalității și a profilului său umanitar, atît în cadrul familiei sale dragi, cît și la locul de muncă și în societate. Cei care l-au cunoscut își amintesc cu drag de un asemenea om deosebit. Apoi prezența impresionantă aici a colegilor săi de activitate și a unei asistențe atît de numeroase, grăiesc de la sine despre cel care trăind între noi, a fost prețuit de toți, pentru că el însuși a prețuit oamenii, lucrînd pentru ei și cu ei, cu conștiința unei permanente răspunderi.

Acum vremea despărțirii a sosit. Plecarea dintre noi a mult regretatului N., lasă în urmă nu numai lacrimi și amintiri scumpe, ci și o linie testamentară. Împăcat cu oamenii și cu Dumnezeu, fiind împărtășit cu Sfintele Taine, lasă neuitată o atitudine de viață corectă. Trăind cu conștiință și demnitate, consecvent cu sine însuși, la modul omeniei și al cinstei în tratarea cu oamenii și cu obligațiile de serviciu, își încheie vremelnica sa viață, trecînd cu toate acestea, prin moarte, la viața cea viitoare, fericită și veșnică, sau cum zice Sfintul evanghelist Ioan: "Fericiți cei morți... odihnească-se de ostenelile lor, căci faptele lor vin cu ei" (Apc. 14, 13). Amin.

Preot Nichifor Todor

# DIN VIAȚA BISERICEASCĂ ÎN ARHIEPISCOPIA SIBIULUI

## Sfințirea bisericii din Bran-Cheia, prot. Brașov

Sub dealurile Fundatei, peste care serpuiește șoseaua Brașov—Curtea de Argeș, într-o vale pe cît de pitorească pe atît de bogată în credincioși legați de

Biserica străbună, se află parohia Bran-Cheia.

Construită încă pe vremea episcopului Vasile Moga, între anii 1800—1813, în stil brîncovenesc, și îmbrăcată încă din acei ani cu o frumoasă haină picturală de către frații Ioan și Nicolae Vartolomeu, din pricini binecuvîntate biserica din Bran-Cheia nu a fost sfințită de un ierarh.

Între anii 1975—1986, acestei biserici parohiale, cu hramul "Adormirea Maicii Domnului", prin grija preotului Paul Sumedrea și jertfelnicia exemplară a credincioșilor, i s-au făcut reparații capitale, executîndu-se drenaje, pardoseli, strani, aerisiri etc., iar pictura a fost restaurată într-un mod reușit de pic-

torul Gh. Zidaru.

În urma acestor multiple lucrări, biserica a fost sfințită luni, 20 aprilie 1987, a doua zi de Paști, de către Î.P.S. Mitropolit Antonie al Ardealului, care a fost însoțit de la Sibiu de P.C. cons. Gh. Papuc și P.C. arhid. I. Galea, secretar eparhial.

După slujba sfințirii, în amfiteatrul natural din curtea bisericii, sub razele binefăcătoare ale Soarelui de primăvară, s-a săvîrșit Sf. Liturghie arhierească, răspunsurile fiind date de corul bisericesc din parohia Moeciul de Jos, precum

și de obștea credincioșilor.

La sfîrșitul Sf. Liturghii, au vorbit:

P.C. prot. V. Prodea (Brașov), care, după ce a salutat prezența Î.P.S. Mitropolit Antonie pe meleagurile brănene, a făcut o prezentare a activității ce se desfășoară în parohiile din prot. Brașov.

C. pr. Paul Sumedrea, parohul local, care a sublimiat importanța momentului pe care credincioșii săi îl trăiesc, unic pînă acum în istoria parohiei, după care a făcut o expunere a lucrărilor executate la biserică, multumind tuturor celor ce i-au stat în ajutor într-un fel sau altul, în chip special bunilor săi credincioși.

Dl. M. Runceanu, epitropul parohial, care a avut cuvinte de deosebită pretuire pentru Biserica noastră străbună, ce ne hrănește sufletește de aproape 2000 de ani și de care credincioșii se simt profund legați, simțăminte care au stat și la baza înfrumusețării bisericii care s-a sfințit, "spre a o lăsa urmașilor".

Cuvînt de învățătură a rostit apoi Î.P.S. Mitropolit Antonie care, după ce apreciază frumusețea meleagurilor brănene, ca și frumusețea sufletească a obștii credincioșilor din parchia Cheia, atașați atît de profund de Legea moastră străbună, pe care îi felicită pentru acest atașament, concretizat și în grija pe care o poartă față de lăcașul lor de închinăciune — zăbovește asupra Învierii Domnului.

În acest sens, Î.P.S.Sa a prezentat pe scurt evenimentele petrecute în Săptămîna Mare sau a Patimilor, cînd Apostolii au dat "un mare examen", se pare pierdut, prin lepădarea de Învățătorul lor, care le prevestise moartea și Invierea Sa, descriind apoi momentul Învierii și arătările Mîntuitorului Iisus Hristos.

Dacă Iisus-Domnul a înviat, a subliniat î.P.S. Mitropolit Antonie, în-seamnă că există înviere și deci că vom învia și noi, adevăr care ne obligă în a ne trăi într-un mod cît mai responsabil viața. În această ordine de idei, î.P.S. Sa a adus în atenția credincioșilor îndatorirea de a viețui în cinste și omenie, în respect si în dragoste unii fată de alții, în iertare și pace, așa cum ne cere Mîntuitorul în Predica de pe munte, cînd ne spune că "precum voiți să vă facă vouă oamenii să le faceți și voi la fel", și în rugăciunea "Tatăl nostru", cînd rostim: "Si ne iartă nouă greșelile noastre precum și noi iertam greșiților noștri", cuvinte pe care prea des le uităm.

Se cuvine deci să acoperim prin fapte bune rugăciunile noastre, toată lucrarea Mîntuitorului ca si a Bisericii avînd ca scop final schimbarea noastră lăuntrică, înnobilarea noastră, "bunătatea inimii", spre care și pentru care trebuie să lucrăm cu toată sîrguința ca unii care vom da socoteală de toate ale noastre înaintea

Dreptului Judecător.

Pentru munca depusă și rîvna dovedită în ogorul Domnului, C. pr. P. Sumedrea a fost distins și hirotesit "iconom", acte de apreciere primind din partea I.P.S. Sale cu acest prilej și epitropul N. Runceanu și soția sa Eugenia, crîsnicul Gh. Pîrvu, precum și consiliul și comitetul parohial.

Tot cu acest prilej, C. pr. I. Puchianu de la parohia vecină Moeciul de Sus a fost hirotesit "iconom", distincție pe care C. Sa o primise anterior.

Sfintirea bisericii din Bran-Cheia a avut profunde ecouri în sufletele credincioșilor din această "zonă curat românească, adîncită în rînduielile noastre străbune", cum a caracterizat țara Branului Î.P.S. Mitropolit Antonie al Ardealului.

Gh. P.

## Sfințirea bisericii de la Blăjel-Mediaș

Duminică, 17 mai 1987, a avut loc sfințirea bisericii noi de la Blăjel, prot. Medias, care a început a se zidi în anul 1974 de către preotul paroh Vasile Joantă. După ridicarea construcției, în urma transferării preotului Vasile Joantă, la Mediaș, a fost numit paroh la Blăjel pr. Dumitru Idu care a continuat munca de înzestrare a bisericii cu cele necesare cultului si care s-a ocupat de pictarea în întregime, în interior, a sfîntului lăcaș, aducîndu-l în stadiul final, în privința organizării si gospodăririi.

În duminica amintită, slujba a început la ora 8,30, săvîrsindu-se utrenia si sfințirea apei de către un sobor de preoți condus de P.C. Prot. Ioan Găban, iar la ora 10 a sosit Î.P.S. Sa Dr. Antonie Plămădeală, Mitropolitul Ardealului, întîmpinat cu un scurt cuvînt de bun sosit de către P.C. Prot. Ioan Găban, înconjurat de soborul de preoți.

A avut loc slujba propriu-zisă de sfințire a bisericii, la care au participat și cei doi pastori protestanți din comună, după care s-a săvîrșit Sf. Liturghie afară, în fața bisericii, într-un loc dinainte amenajat pestru aceasta, cu participarea unui mare număr de credincioși din Blăjel și din alte localități. Răspunsurile liturgice au fost date de un grup de studenți de la Institutul Teologic din Sibiu. La sfîrșit a vorbit P.C. Prot. Ioan Găban care a exprimat bucuria și cinstea de a-l avea la Blăjel pe I.P.S. Sa, Mitropolitul Ardealului, evocind în cîteva cuvinte personalitatea sa atît de bine cunoscută atît în țară cît și peste hotare. Apoi a vorbit P.C. Pr. Dumitru Idu, parohul din Blăjel, care a făcut o dare de seamă asupra lucrărilor efectuate la biserica parohială, multumind tuturor celor care au contribuit într-un fel sau altul la realizarea acestui atît de frumos și impresionant locas de închinare.

Și în încheierea slujbei a luat cuvîntul Î.P.S. Mitropolit Antonie care a vorbit despre locașul de închinare în general, despre semnificația lui în viața oamenilor, în istorie și în prezent: "Biserica este locul de rugăciune în care venim să spunem lui Dumnezeu ceea ce am făcut în viața de fiecare zi, venim să ne simtim în legătură cu El, și prin aceasta să-L simtim, să simtim cum harul lui Dumnezeu se întîlneşte cu dorinta noastră de a fi în legătură cu El, fapt care ne schimbă viața, destinul".

Î.P.S. Sa a accentuat ideea despre slăvirea pe care o aducem lui Dum-nezeu în biserică, recunoscîndu-i astfel autoritatea asupra noastră și dezvoltînd apoi învățătura despre rugăciunea de cerere, condițiile în care trebuiesc făcute cererile către Dumnezeu pentru ca acestea să fie îndeplinite, vorbind apoi despre rugăciunea de mulțumire și despre împlinirea rînduielii lui Dumnezeu și a dreptății lui, chiar atunci cînd cererile noastre nu sînt ascultate sau cînd vedem că Dumnezeu rabdă pe pămînt tot felul de nedreptăți, după judecata noastră, despre răsplătirea fiecărui lucru, bun sau rău, pe care-l facem și care de Dumnezeu nu e trecut cu vederea.

După aceasta Î. P. S. Sa a exprimat cuvinte de apreciere deosebită față de preoții și credincioșii care au ridicat această frumoasă catedrală în Blăjel, insistînd asupra importanței faptului de a fi ctitor la o astfel de lucrare, îndemnînd pe cei prezenți să rămînă statornici în dreapta credință primită din moși-strămoși. În timpul Sf. Liturghii Î.P.S. Sa a făcut două hirotonii, una întru diacon

și una întru preot, iar la sfîrșitul slujbei, două hirotesii, una întru iconomstavrofor (Pr. Vasile Joantă) și una întru iconom (Pr. Dumitru Idu).

La sfîrşit a urmat o frumoasă agapă creștină.

Pr. Theodor Damian

# Resfințirea bisericii parohiei Mediaș-Ţecheș

Biserica "Înălțarea Domnului" din municipiul Mediaș, cunoscută sub numele de Biserica Medias-Teches, construită în anul 1826, deci biserică - monument istoric, ctitorie a episcopului Ioan Bob, restaurată capital și pictată în anii 1982-1986, a fost resfințită — în urma acestor lucrări — de către Înalt Prea Sfințitul Dr. Antonie Plămădeală, Mitropolitul Ardealului, joi, 28 mai 1987, adică tocmai de ziua hramului ei si la 160 de ani de existentă.

În acest scop, Î.P.S. Mitropolit Antonie Plămădeală a sosit în Mediaș în dimineața aceleiași zile, însoțit fiind de la Centrul Arhiepiscopesc Sibiu de către P.C. părinți: arhid. Gh. Papuc, consilier cultural, P.C. pr. Constantin Mitea, consilier economic, si C. pr. Teodor Damian, redactor la secția culturală.

Utrenia și sfințirea apei au fost săvîrșite de un sobor de preoți, alcătuit din P.C. părințe Ioan Găban, protopopul Mediașului, P.C. părinți de la biserica Mediaș-Techeș: Ioan Gîrlonța (paroh), Iosif Urs și Vasile Joantă și — ca invitați ai parohiei — P.C. păninți Traian Belașcu (vicar arhiepiscopesc — pensionar), Petru Boeriu (protopop - pensionar), Alexandru Florea și Leon Moldovan (preoți - pensionari) și Ioan Glăjar (lector la Institutul Teologic Universitar din Sibiu).

La timpul potrivit, I.P.S. Mitropolit Dr. Antonie Plamadeală a fost întîmpinat cu Sf. Evanghelie și Sf. Cruce de către soborul preoțesc.

După săvîrșirea tuturor rînduielilor prescrise de tipic, s-a înconjurat biserica, I. P. S. Mitropolit stropind-o cu apă sfințită și ungînd-o cu Sf. Mir, apoi întreg soborul și alaiul de slujbă au intrat în biserică Î. P. S. Sa săvîrșind și pe dinăuntru stropirea si ungerea îndătinate.

A urmat Sf. Liturghie arhierească în cadrul căreia Î.P.S. Sa a hirotonit întru preot pe Ioan Frățilă, pe seama Parohiei Boholt, Prot. Făgăraș și întru

diacon pe Gh. Pușcaru.

La resfințirea bisericii și la săvîrșirea Sf. Liturghii arhierești au asistat și conducătorii celorlalte culte istorice din municipiul Mediaș: Pastorul Soós Iózsef de la parohia reformată calvină, preotul Harayi Páll de la parohia romano-catolică, pastorul Ditmar Plaier de la parohia Evanghelică de Confesiune Augustană și pastorul Kiss Károly de la parohia unitariană.

La sfîrșitul Sf. Liturghii s-au ținut cuvîntările de rigoare:

P.C. protopop al Mediașului, Ioan Găban, a subliniat însemnătatea prezentei, pentru a doua oară în luna curentă, a Î.P.S. Mitropolit Dr. Antonie Plămădeală — în mijlocul credincioșilor din cuprinsul acelui protopopiat și bucuria

acestora de a-l vedea, de a-l cunoaște și de a-i asculta cuvintele de învățătură. Totodată a vorbit despre vrednicia preoților și credincioșilor de la biserica Mediaș-Ţecheș și în special a preotului paroh Ioan Gîrlonța, care s-a străduit cu zel și osteneală multă să realizeze o înnoire a bisericii și a celorlalte clădiri parohiale. Propune evidențierea lor și mulțumește înaltului Chiriarh pentru cinstea ce a făcut-o protopopiatului Mediaș prin slujirea celor sfinte și binecuvîntarea realizărilor administrativ-gospodărești. P. C. Sa își încheie cuvîntarea asigurînd pe Înaltul Chiriarh că toți preoții și credincioșii din protopopiatul Mediaș sînt fii loiali ai Biserici Ortodoxe, ai credinței străbune și ai Patriei dragi și plinitori ai îndemnului Sf. Ap. Pavel care zice: "Vă îndemn, fraților, pentru numele Domnului nostru Iisus Hristos, ca toți să vorbiți la fel și să nu fie dezbinări între voi; ci să fiți cu totul uniți în același cuget și în aceeași înțelegere" (I Cor. 1, 10), "să trăiți în pace și Dumnezeul dragostei și al păcii va fi cu voi" (II Cor. 13, 11).

P.C. preot paroh Ioan Gîrlonța, urmînd la cuvînt, a spus între altele: Praznicul de azi va trebui scris cu litere de aur în cronica bisericii noastre de pe Teches, pentru că Î.P.S. Sa, Dr. Antonie Plămădeală, Mitropolitul Ardealului, rugat de noi — a binevoit să vină si să ne binecuvînteze și sfințească biserica noastră care a împlinit 160 de ani de existență... Cu inimi pline de bucurie, credinciosii bisericii noastre întîmpină pe Î.P.S. Ierarh cu cuvintele proorocului: "Bucură-te foarte, fiica Sionului, veselește-te, fiica Ierusalimului, căci iată împăratul tău vine la tine: drept, biruitor și smerit" (Zah. 9, 9) și cu cuvintele ucenicilor Domnului: "Binecuvîntat este Împăratul care vine întru numele Domnului: "Pace în cer și mărire întru cei de sus" (Lc. 19, 38). Apoi, adresîndu-se credincioșilor folosește cuvintele Domnului nostru Iisus Hristos: "Fericiți sînt ochii care văd cele ce vedeți voi! Căci zic vouă: Mulți prooroci și regi au voit să vadă ceea ce vedeți voi, dar n-au văzut și să audă ceea ce auziți, dar n-au auzit" (Lc. 10, 23—24). După ce tălmăcește aceste cuvinte pentru enoriașii săi, P.C. Sa face un scurt istoric al bisericii și arată lucrările de restaurare executate la clădirea bisericii și la clădirile celor două case parohiale, situate una de o parte și alta de cealaltă parte a bisericii, la clădirile anexe ale acestora și lucrările de pictură din nou, în tehnica tempera, a bisericli, pictură realizată de pictorul Ioan Diaconu în anul 1984. În continuare precizează că aceste lucrări au fost subvenționate de credincioșii parohiei prin contribuții benevole și mulțumește membrilor consiliului parohial și credincioșilor pentru concursul dat la realizarea lor.

Multumește în chip deosebit Î.P.S. Mitropolit Dr. Antonie Plămădeală pentru aprobarea devizelor și a tuturor documentelor tehnice și financiare, pentru binecuvîntarea lucrărilor executate și pentru resfințirea bisericii. Adresează multumiri tuturor celor prezenți pentru participare. În încheiere, își exprimă hotărirea de a lăsa biserica cît mai frumoasă urmașilor.

Cele două cuvîntări au fost încoronate de predica Î.P.S. Mitropolit Antonie. Adresîndu-se tuturor celor prezenți și spunîndu-le: "Bine v-am găsit!", Î.P.S. Sa își începe bogata predică astfel: "Este pentru mine o bucurie deosebită că pot fi azi cu Dvs., că am putut azi, de Înălțarea Domnului, resfinți biserica aceasta cu hramul "Înălțarea Domnului" și s-o redăm lui Dumnezeu și credincioșilor care, venind în ea, să stea de vorbă cu Dumnezeu, în ea mai mult decît pot acasă și în viața zilnică. Căci rostul bisericii acesta este: să dea posibilitatea credinciosilor ca intrînd în ea să se adune între ei, în ei înșiși și să-i spună lui Dumnezeu bucuriile și necazurile, cererile și mulțumirile și mai ales să dea slavă lui Dumnezeu pentru tot ceea ce ne dă. Biserica este, înainte de orice, locaș de rugăciune,... de întîlnire cu noi înșime ca să ne punem problemele cele mai profunde, să ne între-băm și să ne răspundem care e rostul nostru în familie, în societate, în viață, care e rostul nostru veșnic. Dispărem sub pămînt? Rămînem doar amintire? Sau sîntem mai mult? Sau destinul nostru se prelungește și după trecerea noastră de aici? Dacă se prelungește, trebuie să ne trăim viața într-un anumit fel. Nu ne este indiferent cum trăim aici, pentru că nu ne e indiferent cum ne întîlnim cu Dumnezeu dincolo. Aceste întrebări fiecare om și le pune în taina suflet.ului său. La aceste întrebări Biserica, moștenitoare a învățăturii Domnului nostru Iisus Hristos, învățătură pe care o transmite peste veacuri, încearcă să dea un răspuns credinciosilor care își pun aceste probleme ca să își pună în ordine constiința și să aibă dincolo un reflex, răspunsul Domnului: "Veniți la Mine, binecuvîntații Părintelui Meu"...

Destinul nostru veșnic este consecința învierii Domnului nostru Iisus Hristos. Iar pentru învierea Domnului din morți avem martori și argumente. În continuarea predicii sale, î.P.S. Sa vorbește pe larg despre acești martori și aceste argumente.

Învierea Domnului a fost urmată de Înălțarea Lui la cer. Î.P.S. Sa vorbește în continuare despre martorii și argumentele Înălțării Domnului la cer, subliniind și aceea că "nu există nici un istoric cercetător care să ne fi spus că s-a găsit un Iisus în mormînt, că, deci, după Înviere, Iisus a murit a doua oară... Tradiția n-a mai păstrat nimic despre o a doua moarte a Mîntuitorului. Ea confirmă, deci, Înălțarea".

Dacă există înviere și înălțare la cer, înseamnă că și noi sîntem nemuritori și vom da socoteală lui Dumnezeu de viața noastră (Col. 3, 1—6). În consecință, trebuie să fim buni. Î.P.S. Sa stăruie asupra acestei porunci: "Fii bun!" pe care o socotește chintesența, rezumatul atotcuprinzător al învățăturii Mîntuitorului Iisus Hristos și pe care o exemplifică cu două pilde profund semnificative, dar și cu faptele bune ale celor care au ctitorit biserica în care se află și ale celor de față care au rectitorit-o. Avînd în vedere multele cazuri de ctitorii și rectitorii bisericești din zilele noastre, Î.P.S. Sa apreciază că "într-un viitor, epoca aceasta va fi socotită o epocă de restaurări și mai ales de pictare a bisericilor". Și găsește că faptul acesta este firesc, este în consens cu elanul creator de azi din țara noastră. Î.P.S. Sa remarcă, de asemenea, că multiplele realizări pe plan

bisericesc din epoca noastră sînt posibile datorită climatului de libertate de care ne bucurăm în țara noastră și datorită stării de pace de care ne-a învrednicit Dumnezeu. Drept urmare, Î.P.S.Sa îndeamnă pe credincioși ca venind în biserica aceasta să se roage și pentru pacea țării noastre și a lumii întregi.

În continuare, Î.P.S. Sa felicită pe P.C. preot-paroh Ioan Gîrlonța pentru efortul și realizările atinse în această parohie, menționînd totodată că P.C. Sa a fost distins mai de mult cu dreptul de a purta brîu roșu și hirotesit iconomstavrofor; pe ceilalți doi preoți de la această biserică: Iosif Urs și Vasile Joantă, pentru realizările lor în alte parohii și pentru sprijinul acordat aici preotului paroh; pe membrii consiliilor și ai comitetelor parohiale și pe toți credincioșii care au contribuit cu osteneala lor și obolul lor la rectitorirea bisericii "Înălțarea Domnului"; pe pictorul Ioan Diaconu pentru pictura frumoasă pe care a realizat-o și pe membrii corului bisericesc care, prin măestria lor, odată cu haina nouă picturală a bisericii, "fac ca sufletul nostru să se simtă în biserică mai aproape de Dumnezeu".

Î.P.S. Sa multumește reprezentanților cultelor din Mediaș pentru prezența lor la acest eveniment din viața parohiei Mediaș-Țecheș, prezență care oglindește bunele raporturi dintre cultele din țara noastră și îi roagă să transmită Domnilor Episcopi de care aparțin cele mai frumoase sentimente și doriri de bine.

Apoi îndreptîndu-se din nou către credincioși, încheie spunînd între altele: "Rog pe Bunul Dumnezeu să fie cu ochii Săi îndreptați spre cererile Dvs. din această biserică și urechile Lui să vă asculte. Nu se poate ca cel ce se roagă să fie după acea rău, căci a te ruga înseamnă a-l lua pe Dumnezeu criteriu al faptelor tale. Or, Dumnezeu nu poate fi decît criteriu al faptelor bune... Cuvintul meu poate e lung, dar ne vedem rar, din multe motive... Aseară am venit de la Geneva și am ținut să fiu aici cu Dvs. ca să îndeplinim ceea ce făgăduisem: resfințirea bisericii Dvs.... Vă sfătuiesc să vă păstrați credința dreaptă și să o dovediți prin fapte. Rog pe Bunul Dumnezeu să dea pace țării noastre, întregii lumi, Bisericii noastre, iar harul Lui să fie cu voi, cu toți. Amin."

În continuare, P.C. arhid. consilier Gh. Papuc dă citire actului special de distingere a preotului-paroh Ioan Gîrlonța, "pentru bogata activitate pastorală, intensa activitate administrativ-gospodărească depusă îndeosebi în lucrările de împodobire și înfrumusețare a Sf. lăcaș cu haina nouă a picturii, precum și alte lucrări de la Parohia "Înălțarea Domnului" din Mediaș-Techeș... ca și pentru activitatea publicistică". Se dă citire apoi actului de distingere a preotului Iosif Urs ca iconom, fiind hirotesit în această treaptă, precum și actului de prețuire a consiliilor și comitetelor parohiale, inclusiv a corului.

La farmecul zilei a contribuit și agapa tradițională, ce a urmat, la care a participat întreg soborul slujitor, reprezentanții amintiți ai cultelor locale, invitați, membrii consiliilor și comitetelor parohiale, ai corului, în cadrul căreia mai multe persoane au luat cuvîntul.

Cel care s-a ridicat întiiul la cuvînt a fost profesorul de istorie, Gheorghe Togan, pensionar. Ca istoric, Domnia Sa a vorbit despre vechimea și prioritatea românilor în Transilvania, aportul românilor la prosperitatea economică a Transilvaniei, denunțarea de către românii din Mediaș a obligațiilor și amenzilor ce li se impuneau și mai ales despre protopopii și preoții din Mediaș, din veacul XIX și începutul veacului XX, care au luptat pentru recunoașterea românilor ca națiune în Transilvania, pentru dreptul lor la școli în limba română și alte drepturi și care sînt socotiți ca edificatori naționali din veacul trecut. De încheiere, apreciază pictura nouă ca fiind plăcută și odilnitoare și despre preotul-paroh Ioan Gîrlonța spune că e "bun organizator, fuge de onoare, cîștigă considerație. Posteritatea îi va păstra o adevărată recunoștință".

În continuare a vorbit de domnul Soós Iózsef, Pastorul bisericii reformate calvine din Mediaș. Domnia Sa spune, între altele: "Slujesc biserica reformată din Mediaș de trei ani, timp în care am constatat că în Mediaș există nu numai tradiția colaborării, ci și atmosfera ecumenică a rugăciunii... Profit de acest moment ca, în numele Bisericii pe care o slujesc și al meu personal, să mulțumesc Î.P.S. Mitropolit Dr. Antonie Plămădeală pentru concepția dînsului de slujire a Bisericii pe care o mărturisește în lucrarea sa "Biserica slujitoare". Citează din lucrarea Î.P.S. Sale un text privind corelația între slujire și înălțare, în baza căruia conchide: "Sînt convins că și această biserică (Mediaș-Țecheș, n.n.) înfrumusețată, împreună cu toate bisericile va sluji în același spirit spre gloria lui Dumnezeu și spre binele oamenilor".

A luat apoi cuvîntul Dl. Ditmar Plaier, pastorul bisericii evanghelice C. A. din Mediaș, care mulțumește pentru invitația de a lua parte la Liturghia arhierească și la masa festivă și exprimă bucuria sa, a colegilor săi și a credincioșilor luterani din Mediaș pentru înfrumusețarea bisericii ortodoxe de la Techeș. Amintind cuvintele Mîntuitorului: "Iar Eu cînd mă voi înălța de pe pămînt, îi voi trage pe toți la Mine" (Ioan 12, 32) pe care le referă nu la moartea, ci la înălțarea Domnului, și prezentîndu-le în sensul că Domnul Iisus vrea să mîntuiască pe toți creștinii indiferent de limbă și alte considerente, dorește credincioșilor din parohia Mediaș-Techeș ca să participe într-un număr cît mai mare la slujbele ce se săvîrșesc în biserica lor spre mîntuirea lor.

La rîndul său, preotul romano-catolic Haralyi Páll, parohul bisericii romano-catolice din Mediaș, luînd cuvîntul, spune între altele: "Este pentru mine o mare cinste a saluta în mijlocul nostru pe Î.P.S. Mitropolit al Ardealului, Dr. Antonie Plămădeală. Mă bucur că pot exprima considerația credincioșilor romano-catolici față de pontiful eminent al Bisericii Ortodoxe Române". Mulțumind părintelui I. Gîrlonța pentru invitație, exprimă tuturor doriri de sănătate și coborîrea "Harului lui Dumnezeu pentru îndeplinirea slujirii gloriei lui Dumnezeu și procurarea binelui obstesc".

Au luat apoi cuvîntul: P.C. protopop — pensionar Petru Boeriu, P.C. Vicar arhiepiscopesc — pensionar Traian Belaşcu, P.C. Pr. Iosif Urs şi Dl. Dr. Iuliu Georgescu, deputat în Adunarea Eparhială şi membru în Consiliul Arhiepiscopesc Sibiu. Fiecare a subliniat însemnătatea evenimentului sărbătorit şi ecoul lui în sufletul propriu şi a felicitat pe P.C. pr. I. Gîrlonța şi colaboratorii săi pentru cele înfăptuite. Totodată au reliefat aspecte însemnate din activitatea Î.P.S. Sale.

Din rîndul enoriașilor au luat cuvîntul epitropul Cornel Dăian și Gavrilă Lepădatu, membru al corului bisericesc. În principal, primul a mulțumit, în numele enoriașilor și consilierilor parohiali, Î.P.S. Sale pentru resfințirea bisericii parohiale, preotului-paroh pentru osîrdia deosebită și tuturor colaboratorilor și ostenitorilor pentru partea lor de contribuție la repararea și înfrumusețarea bisericii, iar al doilea a prezentat un scurt istoric al corului parohial de la Țecheș, subliniind bunăvoința coriștilor și în special a dirijorului Dumitru Bîrză și sprijinul preoților, îndeosebi al parohului, pe care l-a caracterizat astfel: "Bunul nostru preot Ioan Gîrlonța pe care Dumnezeu l-a înzestrat cu o minte luminată, o inimă caldă și aplecată spre suferința fiecăruia".

Între ultimele cuvîntări s-au intercalat frumoase manifestări artistice.

După toate aceste manifestări, ia cuvîntul Î. P. S. Mitropolit Antonie, Î. P. S. Sa multumește tuturor pentru vorbele frumoase dedicate evenimentului și î. P. S. Sale. Evenimentul e foarte important — zice î.P.S.Sa — pentru că a cerut multă muncă și fonduri însemnate, eforturi pentru alegerea și angajarea pictorului etc. "Azi e o încoronare festivă a unei lungi perioade de muncă... Toți avem și acumulăm ceva pentru noi. Important e să fim, ca să rămînem. A avea e a dispărea cu avutul tău. A fi înseamnă a ctitori ceva, a-ți marca prezența în istorie printr-un act care te face să rămîi".

În continuare, Î.P.S. Sa face cîteva reflecții asupra spuselor celor care au luat cuvîntul la agapă și asupra posibilităților de care a dispus parohia ca să realizeze lucrările cunoscute, posibilități pentru care se cuvine să se mulțumească și autoritățiilor de stat. Plecînd de la prezența la biserică și la agapă a reprezentanțiilor celorialte culte istorice din Mediaș și de la mărturiile lor, Î.P.S. Sa face un excurs în spațiul mișcării ecumenice de azi și în domeniul ideologic al acesteia, comentează documentul B.F.M. și conchide că în lumea teologică de azi s-a ajuns ca problemele de credință să nu se mai rezolve prim război, ci pașnic, prin convorbiri. "Eu sînt convins — zice Î.P.S. Sa — că veacul XX va fi notat u notă hună de către veacul următor, pentru că noi, veacul XX, am înventat cu notă bună de către veacul următor, pentru că noi, veacul XX, am inventat ecumenismul, adică am exprimat hotărîrea tuturor de a realiza unirea... Toate Bisericile vor să se regăsească această unitate. Nu știm cînd, nu știm cum, dar va fi. Fiecare își păstrează tradițiile, limba, obiceiurile bisericești și naționale, dar vor ajunge să se exprime la fel în problemele fundamentale de credință. Sînt speranțe în această privință... În Transilvania avem o lume în mic: diferite naționalități și confesiuni. Ceea ce se experimentează pe plan mondial, se experimentează aici în Transilvania. Vizitatorii rămîn uimiți de felul cum ne înțelegem și ne tolerăm unii pe alții". În acest spirit ecumenist, î.P.S. Sa salută prezența reprezentanților celorlalte culte și îi roagă încă o dată să transmită Domnilor Episcopi de care apartin aceste sentimente.

Făcînd o incursiune și în istoria Mediașului, Î.P.S. Sa amintește de cronicarul medieșan Topeltinus, care la anul 1667 a făcut demonstrația prezenței românilor în Transilvania, a unității limbii, obiceiurilor și îmbrăcăminții lor, a originii

lor romanice.

În partea finală a cuvîntării, Î.P.S. Sa sfătuiește și îndeamnă pe cei prezenți la o viață creștinească, la îndeplinirea exemplară a îndatoririlor în așa fel ca fiecare să-și poată aștepta sfîrșitul cu conștiința împăcată că a dat din el tot ceea ce la avut mai bun și astfel să se învrednicească de un sfîrșit creștinesc,

normal, ca la o încheiere de destin.

Felicitind încă o dată de preoții, consilierii și credincioșii parohiei Mediaș-Techeș, î.P.S.Sa își încheie cuvîntarea amplă, bogată în înțelepciune, din care noi am spicuit doar cîteva idei, cu cuvintele: "Doresc ca Dumnezeu să vă binecuvinteze eforturile făcute, să vă dea bucurii, să aveți parte de copii, pe care să-i educați creștinește, să aveți parte de succese în profesiunile Dvs. și de un sfîrșit creștinesc... Să ne ofere Dumnezeu și alte întîlniri ca aceasta".

P.C. preot-paroh Ioan Gîrlonța adresează mulțumirile de rigoare I.P.S. Sale, reprezentanților autorităților de stat și tuturor participanților, suprema multumire fiind adresată lui Dumnezeu. Festivitatea se încheie într-un spirit de frățietate generală.

Pr. lector Ioan Glajar

# Conferința preoțească din luna mai 1987, în Arhiepiscopia Sibiului

A doua conferință preoțească din acest an în Arhiepiscopia Sibiului s-a desfășurat după cum urmează: În 14.V. la prot. Făgăraș, în 16.V. la prot. Sibiu, în 19.V. la protopopiatele Brașov și Mediaș, în 20.V. la protopopiatele Agnita și Rupea, iar în 26.V. 1987 la prot. Sf. Gheorghe.

Din incredințarea Î. P. S. Mitropolit Antonie al Ardealului, conferința a fost

prezidată de următorii delegați chiriarhali: P.C. prof. I. Floca la prot. Făgăraș, P.C. prof. A. Jivi la protopopiatele Sibiu și Brașov, P.C. prof. I. Ică la prot. Mediaș, P.C. cons. Gh. Papuc la protopopiatele Agnita și Sf. Gheorghe și P.C. prof. S. Sebu la prot. Rupea.

La unele protopopiate (Rupea, Brașov) prezența a fost unanimă, sau una-

două absențe, corect justificate.

Ca și altă dată, la majoritatea centrelor protopopești conferința a fost precedată de Sf. Liturghie, iar la celelalte de Te-Deum, după care, la unele protopopiate (Agnita, Rupea etc.), s-a rostit și cîte o scurtă meditație, la Sf. Litur-

ghie participînd și credincioși.

Fixată de Sf. Sinod al Bisericii noastre, tema dezbătută a fost intitulată: "Biserica Ortodoxă Română și contribuția ei la promovarea unității panortodoxe și a unității creștine (Cu prilejul împlinirii a 1200 de ani de la Sinodul VII ecumenic)". Ea a fost lucrată de toți preoții în caietele de conferințe, fiind susținută de următorii preoți ca referenți principali și coreferenți: I. Șerban (Feldioara) și V. Bețiu (Voievodenii Mari) la prot. Făgăraș; M. Iosu (Presaca) și I. Trifan (Hașag) la prot. Sibiu; Tr. Ciolan (Teliu), I. Comșulea (Brașov-Blumăna) și N. Comănici (Crisbav) la prot. Brașov; E. Bucurenciu (Copșa Mică) și Em. Chișiu (Chesler) la prot Mediaș; V. Munteanu (Bruiu), I. Muntean (Fofeldea) și A. Avram (Nocrich) la prot. Agnita; I. Oțetea (Comana de Jos) și M. Frîncu (Mateiaș) la prot. Rupea și V. Drîngă (Bixad-Olt) și I. Rusu (Vîlcele) la prot. Sf. Gheorghe. Orientîndu-se după schița de plan trimisă în timp util tuturor parohiilor din Arhiepiscopie, referenții principali și coreferenții au zăbovit, în partea introducții asupra importantei ne care o au pentru Biserica cea Una hotărirle

Orientîndu-se după schița de plan trimisă în timp util tuturor parohiilor din Arhiepiscopie, referenții principali și coreferenții au zăbovit, în partea introductivă, asupra importanței pe care o au, pentru Biserica cea Una, hotărîrile Sinoadelor ecumenice, reliefînd participarea la aceste sinoade și a unor ierarhi de pe meleagurile noastre, pe care s-a aruncat sămînța Evangheliei încă de către Sf. Apostol Andrei, de ucenici ai Sf. Apostol Pavel, de ostași romani, după

cucerirea Daciei etc.

Referenții și coreferenții s-au ocupat apoi, în prima parte a referatelor, de Sinodul VII ecumenic și de hotărîrile sale privitoare la cinstirea Sf. Icoane, a

Sfinților și a Sf. moaște, cît și de neajunsurile aduse Bisericii de iconoclasm.

În partea a doua s-a adus în atenție contribuția Bisericii Ortodoxe Române la promovarea unității panortodoxe după Schisma din 1054 pînă în epoca modernă, capitol ilustrat cu un foarte bogat material documentar, ceea ce demonstrează înțelegerea și larghețea sufletească a preotului român față de popoarele căzute sub dominația otomană, dar și rolul său la purtarea făcliei Ortodoxiei în mileniul al doilea al erei noastre creștine, loc de seamă ocupînd Sinodul panortodox de la Iași (1642).

Cap. III al referatelor și coreferatelor s-a ocupat de aportul Bisericii Ortodoxe Române la promovarea unității panortodoxe și a unității creștine în vremea noastră, în care s-a reliefat larga deschidere a Bisericii noastre spre celelalte confesiuni creștine, cît și spre problemele majore ale lumii contemporane, între care pacea, întrajutorarea și înfrățirea dintre oameni și popoare situîndu-se

la loc de frunte.

Ultimul capitol al referatelor și coreferatelor a adus în atenție contribuția Bisericii Ortodoxe Române la pregătirea Sfîntului și Marelui Sinod al Ortodoxiei, în cadrul celor trei ședințe presinodale, care au avut loc în acest scop.

La toate centrele protopopești a luat cuvîntul, pe marginea temei, un mare număr de preoți, care au adus contribuții importante la adîncirea temei, ca de exemplu: "Idolul depărtează gîndul de Dumnezeu și se pune în locul lui Dumnezeu, pe cînd icoana apropie de Dumnezeu", că "sărutînd sfintele icoane, simțim un fior sfînt" (ierom. T. Părăianu — M-rea Brîncoveanu), că "lovirea în cultul icoanelor este lovire în chipul Mîntuitorului Iisus Hristos" (pr. V. Man — Curciu, prot. Mediaș), că adevărurile de credință și morală stabilite de Sinoadele ecumenice trebuie înrădăcinate adînc în sufletele credincioșilor noștri (pr. I. Ciungara — Copăcel, prot. Făgăraș), că "Sinoadele ecumenice sînt de-o vădită actualitate și astăzi" (pr. P. Urian — Dumbrăveni, prot. Mediaș). S-a reliefat de asemenea rolul Bisericii în păstrarea unității de credință, așa cum a fost stabilită ea de Sinoadele ecumenice" (pr. Gh. Rățulea-Băcel, prot. Sf. Gheorghe), date semnificative aducîndu-se și privitoare "la prezența Sf. Apostol Andrei în Dobrogea" (pr. V. Todea — Malnaș-Băi, prot. Sf. Gheorghe) etc.

Vorbitorii au subliniat totodată, cu noi date, contribuția deosebită a Bisericii Ortodoxe Române "la păstrarea unității de credință" (pr. A. Sărășan —

Bazna, prot. Mediaș), frumusețea și ziditorul ecumenism local existent astăzi în parohiile mixte din țara noastră, cum a fost de pildă de curînd, în parohia Ticușul Vechi, prot. Rupea, "unde iconostasul a fost executat de un meșter evanghelic și unde toți sașii din sat au venit să-l vadă" (pr. V. Pascu — Ticușul Vechi), exprimîndu-se în același timp necesitatea ca toți fiii Bisericii, toți fiii țării "să fim uniți între noi, în suflete curate și sincere unii față de alții" (pr. R. Mircea-Augustin, prot. Rupea).

Referiri bogate s-au făcut de către unii vorbitori și la activitatea ecumenică

a I. P. S. Mitropolit Antonie al Transilvaniei.

Delegații chiriarhali au intervenit adesea în cursul dezbaterilor, fie pentru a completa unele idei aduse în atenția conferinței de către vorbitori, fie pentru

a răspunde unor întrebări care s-au pus de către unii preoți.

În cuvîntările rostite la încheierea dezbaterilor, delegații chiriarhali au făcut documentate expuneri privitoare la istoria de început a Bisericii și la cauzele care au dus la convocarea Sinoadelor ecumenice, în cadrul cărora s-a închegat și cristalizat învățătura de credință și morală a Bisericii cea Una, cu zăbovire asupra Sinodului VII ecumenic de la 787 și hotărîrilor sale și cu recomandarea făcută precților de a cunoaște cît mai bine temeiurile pentru care Biserica cinstește și. icoane, pe sfinți și sf. moaște, cu atît mai mult cu cit șirul iconoclaștilor nu s-a terminat. În această ordine de idei, s-a subliniat îndatorirea precților de a fi cu mare grijă la calitatea picturilor care se execută în bisericile noastre, potrivit hotărîrilor recente ale Sf. Sinod privitoare la această problemă, precum și la icoanele care pătrund în casele credincioșilor noștri, sub denumirea de icoane cuprinzîndu-se adesea și o seamă de tablouri biblice de proveniență apuseană, care ispitesc pe credincioșii noștri prin coloritul lor viu, dar pe care nu le putem numi icoane.

Trecînd la partea a doua a temei, privitoare la contribuția Bisericii Ortodoxe Române la unitatea Ortodoxiei și la unitatea creștină în general, delegații chiriarhali au adus în atenție bogata literatură existentă în acest scop, punctîndu-se legăturile strînse existente între Țările Române și Orientul apropiat, către care s-au îndreptat multe ajutoare românești, ajutoare multiple care exprimă și ele sufletul larg, tolerant al poporului român, motiv pentru care și Dumnezeu i-a ajutat să răzbească prin multele încercări istorice prin care a trecut, fire din care, între alțele, izvorăște și bogata activitate ecumenică a Bisericii Ortodoxe

Române din zilele noastre.

În acest context, delegații chiriarhali au arătat care este scopul principal al Mișcării ecumenice din anii noștri, și anume: revenirea la învățătura Bisericii din perioada Sinoadelor ecumenice, precum și stadiul actual al dialogurilor interbisericești existente în momentul de față, stadiu calificat între "speranță și dificultate", cum a fost apreciat de Î.P.S. Mitropolit Antonie al Transilvaniei, membru de seamă îm atîtea organisme bisericești cu caracter internațional, în care Î.P.S. Sa desfășoară o vastă activitate.

Delegații chiriarhali au subliniat de asemenea binefacerile ecumenismului practic existent între cultele din țara noastră, recomandind preoților susținerea cu toată tăria a lucrării de apropiere dintre oameni și Biserici, potrivit dorinței Mîntuitorului Iisus Hristos: "Ca toți să fie uma", unitatea creștinilor, unitatea religioasă în general reprezentind și o contribuție la rezolvarea marilor probleme ale omenirii de astăzi, loc central ocupînd salvarea vieții pe planeta noastră.

Gh. P.

#### DIN VIAȚA BISERICEASCĂ ÎN ARHIEPISCOPIA VADULUI, FELEACULUI ȘI CLUJULUI

În perioada 17 martie—31 martie 1987 s-a desfășurat în Arhiepiscopia Clujului prima conferință preoțească de orientare cu tema: PREOTUL ÎN VIAȚA MORALĂ A SOCIETĂȚII DE ASTĂZI. Tema fixată de Sf. Sinod al Bisericii Ortodoxe Române, transmisă nouă cu ordinul nr. 11277/1986, a avut loc pe protopopiate, după următorul program:

La protopopiatul Cluj în data de 17 martie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa

Liviu Ștefan, vicar administrativ;

 La protopopiatul Huedin, în data de 19 martie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa Petru Varga, inspector eparhial;

 La protopopiatul Dej, în data de 24 martie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa Octavian Picu, consilier administrativ:

- La protopopiatul Turda, în data de 26 martie 1987, fiind prezidată de

Înalt Prea Sfințitul Arhiepiscop Teofil; La protopopiatul Lăpuș, în data de 26 martie 1987, fiind prezidată de

P. C. Sa Liviu Stefan, vicar administrativ;

- La protopopiatul Bistrița, în data de 30 martie 1987, fiind prezidată de P. C. Sa Stefan Cosmuta, consilier economic;

- La protopopiatul Năsăud, în data de 31 martie 1987, fiind prezidată de

P. C. Sa Ștefan Cosmuța, consilier economic;

 La protopopiatul Baia Mare, în data de 30 martie 1987, fiind prezidată de Prea Sfințitul Episcop-vicar Iustinian;

- La protopopiatul Sighetu Marmației, în data de 31 martie, fiind prezidată

de Prea Sfințitul Episcop-vicar Iustinian.

Avînd în vedere interesul major al tematicii puse în dezbatere, un număr de 95 de preoți au luat cuvîntul, aducînd completările impuse așa încît toate conferințele s-au încheiat cu succes și cu un real folos. Preoții referenți s-au străduit să prezinte tema la înălțimea valorii sale, cu argumente fundamentate pe rolul deosebit pe care îl are și trebuie să-l aibă preotul ortodox în viața morală a societății de astăzi.

Misiunea preoțească este prin excelență o misiune sacră. Preotul în primul rînd este mijlocitor între Dumnezeu și oameni. El este chemat, este ales pentru a împlini un mandat ceresc, cu implicații profunde în viata morală a persoanei, dar si a societății.

Lucrarea sa de slujire nu se limitează în timp și spațiu, Iisus Hristos fiind în permanență actual, veșnic același, ieri și azi și întotdeauna.

Apostolul neamurilor în Epistola I Timotei alcătuieste chipul ideal al păstorului de suflete prin care se cere ca acesta să fie:

 "bărbat al unei femei", deci nedivorţat sau cu o viaţă morală dubioasă; - "treaz" și la propriu și la figurat, care să poată judeca drept și fără părtinire:

- "înțelept", să discearnă cu multă atenție toate situațiile vieții dînd soluțiile cele mai adecvate în toate împrejurările pastorale și sociale;

— "cuviincios", cu demnitate, păzind hotarele legii dumnezeiești și omenești;
 — "primitor de oaspeți", cu sufletul deschis față de toți oamenii, fiind gata să se transpună în situația Samarineanului milostiv;

— "destoinic să învețe pe alții", bine pregătit teologic și informat asupra problemelor timpului în care se găsește, cu vaste cunoștințe culturale și istorice, punîndu-și în lucrare toți talanții cu care l-a înzestrat Dumnezeu, spre binele sufletelor incredintate;

- "nebețiv", lipsit de patima beției, de consum excesiv de băuturi care alte-

rează mintea și funcțiunile biologice;

- "nedeprins să bată", lipsit de brutalitate și de porniri violente, văzînd întotdeauna în semenul său pe fratele său care poartă în trupul său pecetea chipului lui Dumnezeu;

"necămătarnic", fără dorintă de cîstig urît fără muncă;

"blind", cu dragoste frățească față de semeni;

- "pașnic", necertăret, echilibrat, cumpătat în cuvînt, gest și faptă;

- "neiubitor de argint", avînd în permanență grijă să nu fie aservit banilor, ceea ce îl scutește de patima lăcomiei;

 "bine chivernisind casa lui", avînd o familie morală, ireproșabilă, cu soție și copii credincioși și cu respect și bună-cuviință față de Dumnezeu și față de

Misiunea preotului este deci deosebit de complexă, cu implicații adînci și în viața sa personală și a familiei sale, dar mai cu seamă în viața credincioșilor încredințați și a societății din care face parte integrantă.

El, preotul, nu este numai un îndrumător cu cuvîntul, ci este împlinitor al

propovăduirii morale și creștine.

Eficiența misiunii sale sfinte se va concretiza în atitudinea sa hotărîtă împotriva păcatelor mari care desfigurează chipul moral, demn, al societății, dintre care enumerăm: betia, furtul, adulterul, divortul, concubinajul, lenea, parazitismul,

înselăciunea, mita, specula s. a.

Adevăratul păstor de suflete trebuie să fie un bun patriot, un iubitor al gliei străbune si apărător al ei pînă la jertfa supremă, dacă este nevoie. El trebuie să respecte legile bisericești și ale tării, îndemnîndu-i pe păstoriții săi spre aceasta.

În această ordine de idei înțelege preoțimea din Eparhia Clujului să-și desfășoare util activitatea, fiind una cu poporul credincios și la bine și la greu, mereu călăuzind viața morală, religioasă și socială a credincioșilor spre împlinirea dezideratelor nobile ale Bisericii și poporului român și ale tuturor oamenilor pe pamint. de pe pămînt.

Prima conferință administrativă a preoților din Arhiepiscopia Clujului, pro-

gramată în luna aprilie 1987.

În Arhiepiscopia Clujului, în luna aprilie 1987 s-a desfășurat prima conferință administrativă a preoților cu tema: "Răspunderea și rolul misionar al organelor parohiale în viața duhovnicească a enoriașilor", după următorul program:

- Protopopitul Cluj, luni, 6 aprilie 1987i, fiind prezidată de P.C. Sa

Stefan Cosmuta, consilier economic;

 Protopopiatul Dej, luni, 6 aprilie 1987, fiind prezidată de P.S. Sa Episcop-vicar Iustinian Maramuresanul:

- Protopopiatul Huedin, joi, 9 aprilie 1987, fiind prezidată de Înalt Prea

Sfintitul Arhiepiscop Teofil;

- Protopopiatul Baia Mare, miercuri, 8 aprilie 1987, fiimd prezidată de P. C. Liviu Ștefan, vicar administrativ;

- Protopopiatul Sighetu Marmației, joi, 9 aprillie 1987, fiind prezidată de

P. C. Sa Petru Varga, inspector eparhial;

- Protopopiatul Bistrița, marți, 28 aprilie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa Liviu Ștefan, vicar administrativ;

Protopopiatul Năsăud, miercuri, 29 aprilie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa

Liviu Stefan, vicar administrativ;

- Protopopiatul Lăpuș, marți, 28 aprilie 1987, fiind prezidată de P.C. Sa Stefan Cosmuta, consilier economic;

- Protopopiatul Turda, joi, 30 aprilie 1987, fiind prezidată de P. C. Sa Octavian Picu, consilier administrativ. Toate conferințele au fost precedate de slujba Te-Deum-ului oficiat în bise-

ricile de resedință ale protopopiatelor.

În referatele susținute de către preoții programați a fost pusă în evidență "Răspunderea și rolul misionar al organelor parohiale în viața duhovnicească a

parohiei".

În cuvîntul lor, delegații eparhiali, P.C. protopopi și preoții de enorie au venit în completarea temei cu exemple practice, arătind importanța bunei colaborări a preotului cu organele parohiale în vederea realizării unei activități intense și rodnice pe plan misionar și gospodăresc, păstrînd astfel unitatea de credință și de neam în contextul vremurilor de astăzi.

A fost subliniat apoi aportul substanțial pe care îl au organele parohiale în vederea combaterii eficiente a prozelitismului sectar, a respectării legalității în

lucrările de construcții de biserici, de case parohiale etc.

S-a însistat, de asemenea, asupra necesității programării ședințelor periodice cu membrii Consiliului parohial și ai Comitetului parohial, în cadrul cărora preotul este obligat să prezinte dări de seamă trimestriale, precum și alte probleme de interes bisericesc, pastoral, moral, misionar și social.

Au fost readuse în discuții actele normative cu titlu de lege, care reglementează în Biserica Ontodoxă Română alegerea, constituirea și atribuțiile orga-

S-a afirmat problema raportului între Biserică și lumea contemporană care se cere analizată și trăită în toate aspectele ei, mai cu seamă sub aspectul setei de frățietate între toți oamenii, a voinței de pace, de dezarmare și dreptate socială: Eforturile susținute în vederea realizării unui dialog al dragostei și al unității de credință între Biserici se constituie în cadrul cunoscutelor organisme bisericești cu caracter ecumenic și interconfesional, pe plan local și mondial, în tot atitea acțiuni care vizează realizarea cît mai curînd a dezideratelor vitale și fundamentale ale omenirii.

Așa cum conchidea un preot referent, "organele parohiale bine inițiate și conduse de către clerici pe făgașul actual ecumenic și irenic, ne pot fi de mare folos misionar în întreaga activitate ce o desfășurăm în vederea mîntuirii. Păstrarea dreptei credințe și a tradiției statornicite de-a lungul anilor, legate de ființa Bisericii și a neamului românesc este pentru noi o datorie sfîntă, un testament sfînt al părinților, moșilor și strămoșilor noștri.

Să încercăm peste tot și în toate să fim misionarii binelui, păcii, dreptății, iubirii, după porunca Mîntuitorului Hristos: "Așa să vă iubiți unii pe alții, precum Eu v-am iubit pe voi. Prin aceasta vă vor cunoaște oamenii că sînteți ucenicii

Mei".

Prot. Liviu Stefan

#### DIN ACTIVITATEA EPARHIEI DE ALBA IULIA

#### I. Conferința preoțească din luna martie 1987

"Preotul în viața morală a societății de azi" a fost tema conferinței de orientare din a doua jumătate a lunii martie, temă mereu actuală, dezbătută cu legitim interes la cele opt protopopiate ale Eparhiei de Alba Iulia. Lucrările

conferinței s-au desfăsurat după cum urmează:

În data de 16 martie, la Prot. Tg. Mureș, referent fiind C. pr. Ioan Hodean de la parohia Moișa; în data de 17 martie la Prot. Reghin, referent C. pr. Simion Mărginean de la parohia Luieriu; în data de 18 martie la Prot. Luduș, referent C. pr. Leon Pui de la parohia Căpuș; în data de 19 martie la Prot. Sighișoara, referent C. pr. Ioan Oltean de la parohia Hărînglab; în 23 martie la Prot. Aiud, referent C. pr. Iosif Zoica de la parohia Poiana Aiudului; în data de 24 martie la Prot. Alba Iulia, referent P.C. pr. Ioan Andreicuț de la parohia Alba Iulia-Maieri I; în 26 martie la Prot. Cîmpeni, referent C. pr. Nicolae Cîmpean de la parohia Abrud, iar în data de 31 martie la Prot. Miercurea-Ciuc, referent P.C. pr. Ilie Pintea de la parohia Toplița I.

P. S. Episcop Emilian a prezidat lucrările la protopopiatele: Tg. Mureș, Reghin, Luduș, Aiud și Alba Iulia, delegînd la Sighișoara și Cîmpeni pe P. C. pr. inspector eparhial Alex. Coman, iar la Miercurea-Ciuc pe P. C. pr. consilier economic

C. Gane.

Conferințele au fost precedate de slujba Te-Deum-ului, cu care ocazie s-au ținut meditații despre importanța postului și rugăciunii în viața morală a credincioșilor. La prot. Sighișoara, după oficierea Te-Deum-ului s-au împărțit noile Sfinte Antimise preoților din protopopiat.

Referatele întocmite cu prilejul acestei conferințe, cît și cele peste 50 de luări de cuvînt în legătură cu tema, exprimă conștiința că motivele care îl îndreptățesc și îl angajează pe preot în viața morală a societății contemporane sînt temeinice și străbat veacurile.

Motivul esențial este desemnat de însăși misiunea pe care a primit-o cel ce are statutul, calitatea și numele de preot. Misiunea se încredințează (nu și-o ia nimeni singur) celui ce "este chemat de Dumnezeu ca și Aaron" (Evrei 5, 4). Motivul, deci, este de origine divină. Originea divină a motivului ridică la același grad și responsabilitatea preotului.

În acest orizont al noțiunii de preot, P.S. Episcop Emilian a îndemnat părintește pe preoții participanți să-și împlinească întru totul jurămîntul ce l-au făcut la hirotonie, să lucreze pentru mîntuirea sufletească a turmei duhovnicești încre-

dințate spre păstorire.

Lucrarea cuvîntului lui Dumnezeu prin preot nu se limitează la o anumită epocă: "Au doară altă teologie, un alt Dumnezeu a propovăduit preotul de ieri? Au doară numai pentru anul 33 au fost valabile cuvintele Mîntuitorului: "Mergînd învățați toate neamurile..." sau numai preoților din Efes le-au fost valabile cu-

vintele Sf. Ap. Pavel: "Luați aminte la voi înșivă și la toată turma întru care Duhul Sfînt v-a pus pe voi episcopi ca să păstoriți Biserica lui Lumnezeu pe care a cîștigat-o cu însuși sîngele Său?" Cuvîntului lui Dumnezeu nu i se va putea adăuga niciodată atributul de modern căci îl are pe acela de veșnic", a spus pr. Ilie Morar (Ciuguzel — Aiud), citînd pe Î. P. S. Antonie.

Nu puține sînt argumentele care-l îndeamnă pe preot la misiunea lui. Porunca "Mergînd învățați toate neamurile botezîndu-le în numele Tatălui și al Fiului și al Sf. Duh..." este un program care se extinde mereu. Cînd greutățile ne îngrămădesc, un alt argument ne dă putere: "Iată Eu cu voi sînt pînă la sfirșitul veacurilor". Cînd sîntem încercați de slăbiciunea omenească de a ne lepăda de El, un alt argument ne trezește: "Pe cel ce Mă va mărturisi înaintea oamenilor, îl voi mărturisi și Eu înaintea Tatălui Meu care este în ceruri; dar de cel ce se va lepăda de Mine înaintea oamenilor, Mă voi lepăda și Eu de el înaintea Tatălui Meu Care este în Ceruri" (Mt. 10, 32—33).

Împletite cu motivele sau argumentele religioase, care-l angajează pe preot în viața morală a societății de astăzi, sînt și cele tradițional-patriotice. Sentimentul legăturii cu înaintașii vrednici, sentimentul demnității umane, concepția superioară despre sensul omului sînt cîteva dintre caracteristicile imprimate fiilor de-a lungul veacurilor de către părinții acestui pămînt, pe care le-am moștenit deodată cu limba și cu glia. "Secole îndelungate cînd noi, românii transilvăneni, nu avem nici voievozi, nici dascăli, nici nobili, preotul Bisericii lui Hristos, ne-a fost de toate, și îndrumător și învățător și mîngiietor. El niciodată nu ne-a părăsit. S-a născut dintre noi, a crescut și a trăit cu noi. A gustat cu noi împreună bucuriile și necazurile"— a spus pr. Ioan Andreicuț (Alba Iulia — Maieri), citînd din P. S. Iustinian.

Misiunea preotului este de a păstori Biserica lui Dumnezeu dată în paza lui după cuvintele Sf. Scripturi "Cercetîndu-o nu cu silnicie, ci cu voie-bună după Dumnezeu, nu pentru cîștiguri, ci din dragoste, nu ca și cum ați fi stăpîni peste Biserici, ci pilde făcîndu-vă turmei. Iar cînd se va arăta Mai Marele Păstorilor, veți lua cununa cea nevestejită a măririi" (I P. 5, 2—4).

S-a apreciat în continuare valoarea moral-socială a concordanței între cuvînt și faptă în viața preotului, care prin misiunea lui trebuie să fie "lumina lumii și sarea pămîntului".

S-au subliniat îndatoririle etice-morale și cetățenești-patriotice ce-i revin preotului în contextul învățăturii Bisericii călăuzită după principiile biblice: "Dați Cezarului cele ce sînt ale Cezarului și lui Dumnezeu cele ce sînt ale lui Dumnezeu"; "Tot sufletul să se supună înaltelor stăpîniri, căci nu este stăpînire decît de la Dumnezeu, iar cele ce sînt, de Dumnezeu sînt rînduite, pentru aceea, cel ce se împotrivește stăpînirii se împotrivește rînduielii lui Dumnezeu"; "Faceți cereri, rugăciuni, mijlociri, mulțumiri pentru toți oamenii... pentru toți care sînt în înalte dregătorii, ca să petrecem viață pașnică..." Implicat în viața contemporană, preotul susține activitatea patriotică prin cuvînt și faptă: "Strălucitele inițiative luate de președintele țării noastre, Domnul Nicolae Ceaușescu, dintre care amintim reducerea cheltuielilor militare cu 5%, trebuiesc popularizate", a spus referentul de la Alba Iulia.

Pentru atingerea obiectivului esențial al misiunii sale — salvarea sufletelor date lui în pază — în complexul moral al greșelilor, păcatelor și viciilor de tot felul, preotul își va orienta activitatea spre toate categoriile de credincioși.

Tema tratată cu sinceritate a avut drept rezultat imediat exprimarea de către preoți a unor gînduri ca acestea: "Conferința dezbătută astăzi ridică multe probleme în conștiința noastră preoțească, îndemnîndu-ne să cugetăm la ceea ce am fost, la ceea ce sîntem și la ceea ce vom fi, după îndemnul Sf. Apostol Pavel: "Luați aminte la voi înșivă" — pr. Emil Maier (Sînișor — Tg. Mureș); "Să nu uităm că sîntem preoți, să ne axăm mai mult pe "a fi", iar pe "a trebui" să-l considerăm ceva firesc" — pr. V. Roman (Blaj-Izvoarele — Aiud); "Sîntem străjeri, supraveghetori ai turmei și datoria noastră este de a păzi turma. Să ținem la preoție și să-i dăm frumusețea cuvenită" — pr. Dumitru Țabra (Valea Largă, Luduș); "Tema conferinței ne deșteaptă conștiința pentru trăirea intensă a vieții religioase. În viața religioasă un rol deosebit îl are Sf. Taină a Spovedaniei" — pr. Aron Aroneasa (Albești — Sighișoara); "Preotul va fi un ucigaș dacă va pierde

sufletele credincioșilor și vor ajunge la osînda veșnică" — M. Feneșan (Mădăraș — Tg. Mureș).

Efectul concret al acestor gînduri se va vedea încet de-a lungul vieții, căci fiecare ființă la care preotul zidește este o mănăstire a Argeșului dân care noaptea se dărîmă ceea ce s-a zidit ziua pînă cînd în ea se zidește jertfa. Rezultatul nu se obține dintr-o dată ci progresiv. Evidențiind acest lucru P.S. Episcop Emilian a spus: "Să începem cu lucrări mici la prima vedere și apoi să ajungem la lucruri însemnate. Preotul să intre în fiecare zi la biserică considerînd aceasta o datorie esențială a sa". Sub impulsul cuvintelor Mîntuitorului adresate Apostoliilor Săi: "Cînd veți face tot ce vi s-a poruncit să ziceți: sîntem niște robi netrebnici, am făcut ceea ce eram datori să facem" (Lc. 17, 10). P.S. Sa a adăugat: "Cerînd aju-torul lui Dumnezeu, pe viitor să facem mai mult pentru noi, pentru credincioși, pentru societate".

# II. Pastorație arhierească

În grija față de turmă și de păstori, arhipăstorul "mustră, ceartă, îndeamnă cu toată blîndețea și învățătura", pentru a se lucra atîta timp "cît este ziuă".

În această viziune, P. S. Episcop Emilian participă la slujbe în mijlocul credincioșilor, la conferințe preoțești pe întinsa rază a Eparhiei, cultivă ecumenismul local, se îngrijește de pregătirea corespunzătoare a preoților, înnoiește bunuri culturale de valoare religioasă, literară, națională, continuînd tradiția unor antecesori vrednici ca Sf. ierarhi Ilie Iorest, Sava Brancovici și mitropolitul cărturar Simion Ștefan ș. a.

Întîlnirile P.S. Sale din ultima vreme cu credincioșii parohiilor Lipoveni, Bărăbanț, Centru I, Maieri I, Maieri II, Blaj, Mihalţ, Tg. Mureş, Sîncraiul de Mureş, cu profesori de teologie ca Pr. prof. dr. Mircea Păcurariu, Pr. prof. dr. Vasile Mihoc, Pr. prof. dr. Ioan Mihălţan, P. prof. dr. Ilie Moldovan, cu Excelența Sa Jakab Antal, Episcop al Episcopiei Romano-Catollice de Alba Iulia, cu specialişti în literatură, artă și istorie, cu preoți misionari ai Eparhiei, sînt o expresie a grijii permanente a P.S. Sale față de multiplele și variatele aspecte ale vieții Eparhiei bălgrădene.

I. Ciungu

#### DIN VIATA BISERICEASCĂ ÎN EPARHIA ORADIEI

#### I. Sfințiri și binecuvîntări de biserici

Ineul de Criș. Duminică, 1 martie 1987, Prea Sfințitul Episcop Vasile — înconjurat de un sobor de preoți și diaconi — a oficiat slujba de binecuvîntare a lucrărilor de înnoire a bisericii din parohia Ineul de Criș, prot. Oradea, lucrări efectuate în ultimii 8 ani.

Biserica, avînd hramul "Adormirea Maicii Domnului", a fost zidită în anul Domnului 1775, fiind sfințită de arhiereu la puțin timp după înălțarea ei.

În urma marilor inundații din anul 1970, a avut de suferit mari avarii, pentru a căror înlăturare definitivă s-au întreprins mari lucrări de reparații între anii 1978—1986, în timpul păstoririi tînărului și vrednicului preot Alexandru Câmpeanu, ajutat îndeaproape de membrii consiliului și comitetului parohial, dar mai ales prin marea jertfelnicie a bunilor credincioși.

Tot în această perioadă, a fost radical reparată și casa parohială, fiind ten-

cuită și ea în terasit.

După slujba de binecuvîntare, s-a continuat cu Sf. Liturghie, răspunsurile fiind date de toți credincioșii. A fost de față și preotul reformat din localitate, cu credincioși de ai săi.

Predica zilei a fost ținută de păr. vicar eparhial Augustin Lucian.

Vrednicului preot-paroh Alexandru Câmpeanu i s-a acordat rangul de iconom. La încheierea Sf. Liturghii, păr. prot. Aurel Pușcaș, după citirea hrisovului, l-a bineventat pe chiriarh, iar preotul-paroh Alexandru Câmpeanu a făcut dare de seamă asupra lucrărilor efectuate, aducînd multumiri tuturor celor îndreptățiți. În continuare, preotul reformat Botos Vincze a adus salutul credincioșilor reformați din localitate, arătînd că aceștia trăiesc în raporturi de bună înțelegere și muncesc înfrățiți cu credincioșii Bisericii Ortodoxe, ca fii ai aceluiași Părinte ceresc și a aceleiași Patrii. Apoi s-a dat citire scrisorii arhierești de apreciere.

În cuvîntul de învățătură, ierarhul a lăudat dragostea credincioșilor față de credința strămoșească, dovedită prin marea jertfelnicie întru înfrumusețarea sfîntului locaș și prin prezența mare la sfintele slujbe, precum și prin înălțătoarea cîntare în comun. În continuare, vorbitorul a relevat contribuția Bisericii Ortodoxe la păstrarea și promovarea conștiinței unității și independenței naționale a poporului român. De asemenea, și-a exprimat satisfacția pentru prezența preotului reformat și pentru cuvîntul de salut adus din partea sa și a credincioșilor săi, bucurîndu-se că trăiesc în armonie cu credincioșii Bisericii noastre, ceea ce este un fapt îmbucurător și pe plan cetățenesc-patriotic. Pe toți cei de față i-a îndemnat să muncească cu elan pentru bunăstarea materială și spirituală a întregului popor.

Horoatul Crasnei. Duminică, 22 martie 1987, în a III-a Duminică din Postul Mare, ierarhul a binecuvîntat biserica din parohia Horoatul Crasnei, prot. Şimleul Silvaniei, în urma unor lucrări de renovare din ultimii ani. În cadrul Sf. Liturghii, licențiatul în teologie Goje Ioan a fost hirotonit întru diacon, iar preotul-paroh Alexandru Horvat a fost distins cu rangul de sachelar, primind și hirotesia în acest grad.

Predica zilei a fost ținută de păr. secretar eparhial Liviu Ungur.

După otpust, păr. prot. Victor Tăut a adresat cuvînt de bun sosit Prea Sfinției Sale, iar preotul-paroh a făcut raport asupra stării religioase a credincioșilor și asupra lucrărilor de înnoire a bisericilor din materă și din filia Petenia și mai ales asupra construcției unei case parohiale noi, moderne, aducînd cuvenitele mulțumiri credincioșilor săi, precum și celor reformați din localitate, care, în virtutea bunei conviețuiri, au contribuit și ei cu bani la zidirea casei parohiale. În numele credincioșilor reformați, a adus cuvînt de salut preotul reformat din localitate, Kupán Eugen.

Aflîndu-ne în cea de a III-a Duminică din Postul Mare, închinată Sfintei Cruci, ierarhul — în cuvîntul de învățătură — a arătat că, după învățătura cuprinsă în Noul Testament, se cuvine să cinstim Sf. Cruce, pentru că pe ea s-a jertfit Domnul Iisus Hristos pentru mîntuirea noastră. Apoi a adus cuvinte de apreciere credincioșilor, pentru că într-un timp foarte scurt, ascultîndu-l pe noul și tînărul lor păstor sufletesc, au înfăptuit lucrări atît de importante, înnoind bisericile din materă și din filie și mai ales edificînd o casă parohială nouă, care s-a binecuvîntat în această zi, în prezența tuturor credincioșilor ce au participat la Sf. Liturghie.

Beiuș. A doua zi de Paști (20 aprilie 1987), ierarhul — potrivit tradiției — a săvîrșit Sf. Liturghie pentru credincioșii din orașul Beiuș, în biserica "Din Deal". Cu acest prilej, a binecuvîntat lucrările de restaurare a acestui sfînt locaș, distingînd cu rangul de iconom pe cei doi preoți slujitori, Ioan Pituț și Ioan Hinsu. Predica zilei a fost ținută de păr. consilier eparhial Nicolae Mara.

După încheierea Sf. Liturghii, păr. prot. Teodor Cios a exprimat bucuria credincioșilor pentru grija sufletească deosebită ce le-o poartă P.S. Sa, prin venirea, an de an, a doua zi de Paști, rugîndu-se împreună cu ei și cu păstorii lor sufletești. Preotul-paroh Ioan Pituț a făcut raport despre starea religioasă a credincioșilor și despre lucrările efectuate pentru înnoirea bisericii.

În cuvîntul de învățătură, chiriarhul a arătat că minunea Învierii Domnului este piatra de temelie a existenței Bisericii creștine, ca așezămînt de mîntuire sufletească pentru toți cei ce cred în învățătura sa. În continuare, a vorbit despre însemnătatea culturală și națională a Beiușului în viața poporului român din aceste părți, precum și despre jertfa martirilor neamului Dr. Ioan Ciordaș, Dr. Nicolae Bolcaș, ambii din Beiuș, și Nicolae Bogdan din Vașcău, care s-au jertfit pentru făurirea statului național unitar român. În încheiere, și-a arătat satisfacția pentru progresul vieții religioase a credincioșilor, ca rezultat al activității pastorale asidue a păstorilor lor sufletești. De asemenea, a adus cuvinte de prețuire și corului parohial, dirijat de cîntărețul bisericesc Teodor Mara.

Dumbrăvița de Codru. A treia zi de Paști (21 aprilie 1987), P. S. Sa a săvîrțit slujba de sfințire a bisericii din parohia Dumbrăvița de Codru, prot. Beiuș, în urma lucrărilor de înnoire exterioară din ultimii ani.

Biserica, purtînd hramul "Adormirea Maicii Domnului", a fost construită în anul Domnului 1848, în timpul păstoririi preotului Meletie Popovici, dar fără să fi fost sfințită de arhiereu pînă astăzi.

În anul 1898, i s-a făcut prima reparație capitală, în timpul păstoririi preotului Teodor Pășcuțiu. În anul 1932, sub păstorirea preotului Traian Pășcuțiu, i s-a construit turn nou și s-a înnoit acoperișul.

În anul 1983, în timpul păstoririi preotului Ioan Timp, ajutat de membrii consiliului și comitetului parohial, în frunte cu epitropul Moise Vaida și mai ales prin jertfelnicia bunilor credincioși i s-au făcut însemnate lucrări de reparații exterioare.

În cadrul Sf. Liturghii ce a urmat după sfințirea bisericii, a predicat păr. consilier eparhial Nicolae Mara, iar răspunsurile au fost date cu multă însufletire de către toți credincioșii.

După apolisul Sf. Liturghii, păr. prot. Teodor Cios a urat bun venit ierarhului și s-a făcut dare de seamă asupra lucrărilor efectuate.

În cuvîntul de învățătură, ierarhul a înfățișat cîteva adevăruri de credință ale Bisericii noastre privind desăvîrșirea și mîntuirea sufletească. A îndemnat pe credincioși să rămînă statornici sub bolta de har a Bisericii strămoșești și să nu se lase amăgiți de chemările unor "prooroci" mincinoși.

Lemniu. De Duminica Tomii (26 aprilie 1987), P.S. Episcop Vasile — în mijlocul unui numeros sobor de preoți și diaconi și în prezența unui mare număr de credincioși din localitate și din împrejurimi — a oficiat slujba de binecuvîntare a bisericii din parohia Lemniu, prot. Zalău, în urma lucrărilor de înnoire dintre anii 1981—1986.

Biserica, avînd hramul "Sf. Arh. Mihail și Gavril", a fost înălțată între anii 1929—1935, în timpul păstoririi preotului Ștefan Botha, fiind sfințită de arhiereu în anul 1935, an în care a fost montat și iconostasul, lucrat de meșterul local Constantin Mate.

După ce de-a lungul anilor i s-au făcut reparațiile curente de întreținere, s-au executat apoi între anii 1981—1986 lucrări de reparații capitale, în exterior și interior, fiind împodobită cu o frumoasă pictură în tempera grasă, executată de pictorul prof. Viorel Nimigeanu din Vișeul de Sus (Maramureș), în timpul păstoririi vrednicului preot Ioan Maxim-Șvab, prin jertfelnicia și din contribuția benevolă a credinciosilor.

Predica zilei a fost ținută de păr. inspector eparhial Dorel Rusu.

Preotul-paroh Ioan Maxim-Şvab a fost distins cu rangul de iconom.

După terminarea Sf. Liturghii, păr. prot. Marcel Andreescu a dat citire hrisovului și a urat bun venit P.S.Sale. Apoi a făcut un scurt istoric al localității, al parohiei și al bisericii. În continuare, preotul-paroh — în darea de seamă asupra lucrărilor efectuate — a relevat, cu mare mulțumire sufletească, faptul că enoriații săi, prin înfrumusețarea sfîntului locaș, au dat dovadă de umare dragoste față de credința strămoșească, aducîndu-le mulțumirile cuvenite. S-a dat apoi citire scrisorii arhierești de apreciere.

"În biserica măririi Tale stînd, Doamne, în cer mi se pare a fi", sînt cuvintele Psalmistului cu care ierarhul și-a început cuvîntul de învățătură, referindu-se la reușita pictură cu care a fost înfrumusețat sfîntul locaș, ca și la frumusețea sa arhitecturală. În legătură cu pictura bisericii, P.S. Sa a vorbit despre însemnătatea icoanelor și a cinstirii lor în cultul ortodox. În încheiere, ierarhul a subliniat faptul că înnoirile bisericilor se fac în cadrul înnoirilor generale din țara noastră, ca mărturie a bunăstării materiale la care a ajuns poporul nostru și ca urmare a libertății religioase din țara noastră, drept care, a spus P.S. Sa, sîntem datori a munci și în continuare cu elan și dragoste pentru progresul material și spiritual al întregului popor.

#### II. Vizitații canonice

Crasna. Duminică, 22 martie 1987, după ce înainte de masă a oficiat Sf. Liturghie și binecuvîntarea bisericii parohiale din Horoatul Crasnei, după-masă P. S. Episcop Vasile a săvîrșit vecernia în frumoasa biserică din parohia Crasna, prot. Şimleul Silvaniei, răspunsurile fiind date de mulțimea credincioșilor. Cu acest prilej, s-a făcut și instalarea noului preot-paroh Nicolae Chiș, transferat de la parohia Pria, îndemnîndu-l să propovăduiască cuvîntul Evangheliei, cu timp și fără de timp, în biserică și în afara ei, făcîndu-se tuturor toate, numai ca să-i ducă la mîntuire și la trăirea în pace cu toți fiii Patriei, fără nici un fel de deosebire.

Chioac. La data de 25 martie 1987, de sărbătoarea Bunei-vestiri, P.S. Sa a săvîrșit Sf. Liturghie în biserica din parohia Chioag, prot. Marghita, în cadrul căreia a predicat păr. secretar eparhial Liviu Ungur. Cu acest prilej, chiriarhul l-a hirotonit întru preot pe noul lor păstor sufletesc, diaconul Ioan Goje, licențiat în teologie, făcîndu-i și instalarea de paroh. După cuvîntul Sf. Ap. Pavel, l-a îndemnat ca slujba să și-o facă deplin, iar pe credincioși i-a îndemnat să-l înconjoare cu dragoste pe noul lor păstor sufletesc, ascultînd și împlinind învățăturile propovăduite de el. I-a felicitat pentru frumoasa cîntare în comun, precum și pentru grija ce o poartă sfîntului locaș. De asemenea, și-a manifestat satisfacția pentru prezența, în spirit ecumenist, a preotului romano-catolic din localitate, Mihai Mîrt.

Menționăm că — pe timpul cît parohia a fost vacantă — de viața duhovnicească a bunilor credincioși, ca și de îngrijirea sfîntului locaș și de pregătirea sărbătorii din această zi a purtat grijă, cu răbdare, dragoste și pricepere, părintele Mihai Cociu de la Centrul eparhial, căruia i se aduc calde multumiri pe această cale.

Sîrbi. În după-amiaza sărbătorii Bunei-vestiri, arhipăstorul a poposit din nou în mijlocul credincioșilor din parohia Sîrbi, prot. Marghita, în a căror biserică a săvîrșit slujba vecerniei. Și aici a ținut cuvînt de învățătură, vorbind despre cinstirea ce se cuvine Maicii Domnului.

Avram Iancu. În ultima Duminică a lunii martie (29 martie 1987), în cadrul activității misionare, întiistătătorul Episcopiei Oradiei a poposit în mijlocul bunilor credincioși din parchia Avram Iancu, prot. Oradea, rugîndu-se cu ei și cu un sobor de preoți și diaconi în cadrul Sfintei Liturghii, săvîrșită în frumoasa lor biserică, răspunsurile fiind date de toți credincioșii.

Predica zilei a fost tinută de păr. vicar eparhial Augustin Lucian.

Cu acest prilej, a fost hirotonit întru preot diaconul Baciu Ioan, licențiat în teologie, fiu al satului, pe seama parohiei Inand, prot. Oradea. Tot cu acest prilej, ierarhul 1-a distins pe preotul-paroh Aron Marți cu rangul de iconomstavrofor, pentru zelul pastoral și pentru hărnicia întru împodobirea bisericii cu o minunată pictură în frescă, lucrare pentru care a adus binemeritate laude și bunilor credinciosi.

În cuvîntul de învățătură, ierarhul — referindu-se între altele la hirotonirea noului preot pentru parohia Inand — a vorbit despre însemnătatea Sf. Taine a Preoției în conducerea credincioților la mîntuire de către cei ce s-au învrednicit de această sf. taină.

În încheiere, i-a îndemnat pe credincioși ca să iasă, plini de elan, la munca cîmpului, spre a împlini la timpul cel mai potrivit fiecare lucrare, pentru ca la vară și la toamnă să se poată culege roade cît mai bogate.

În cuvîntările lor, păr. prot. Aurel Pușcaș și preotul-paroh Aron Marți au exprimat respectuoase mulțumiri ierarhului pentru grija ce o poartă credincioșilor și, respectiv, pentru distincția acordată.

Mănăstirea Izbuc. De sărbătoarea Sf. Mare Mucenic Gheorghe (23 aprilie 1987) și de Izvorul Tămăduirii (24 aprilie 1987), o dată cu sărbătorirea Sfinților Ierarhi români Ilie Iorest și Sava Brancovici, chiriarhul a făcut un popas duhovnicesc la Mănăstirea Izbuc, săvîrșind Sf. Liturghie și ținînd cuvînt de învățătură credincioșilor veniți din diferite părți pentru întărirea vieții lor duhovnicești. Vorbitorul și-a arătat deplina satisfacție de noua viață duhovnicească, mereu în

ascensiune, din sînul viețuitorilor acestui așezămînt monahicesc, cu vizibilă influență pozitivă și asupra pelerinilor, prin osîrdia păr. stareț, protosinghelul Iorest Grebenea. Ierarhul, de asemenea, a luat act cu satisfacție de noile realizări gospodărești.

Diacon Dr. Teodor Savu

#### III. Conferințe preoțești

Între 16—23 martie 1987 s-au desfășurat la sediile protopopești lucrările conferințelor pastoral-misionare cu preoțimea, dezbătînd tema: "Preotul în viața

morală a societății de astăzi".

Avînd în vedere importanța și actualitatea temei, P.S. Episcop Vasile a luat parte la lucrările conferințelor din protopopiatele Oradea, Beiuș, Marghita, Zalău și Șimleu. De la centrul eparhial au fost delegați: P.C. Prot. Ioan Negroiu, consilier economic, la protopopiatul Oradea, P.C. Prot. Dorel Rusu, inspector eparhial, la protopopiatul Beiuș, P.C. Prot. Augustin Lucian, vicar administrativ, la protopopiatul Marghita, P.C. Prot. Nicolae Mara, consilier adm.-bisericesc, la protopopiatele Satu Mare și Carei și P.C. Prot. Liviu Ungur, secretar eparhial, la protopopiatele Zalău și Șimleu.

În dimineața zilei, înainte de conferințe, fiind timpul Postului Sf. Paști, s-a săvîrșit Sfînta Liturghie de către un sobor de preoți, în cadrul căreia preoțimea

s-a mărturisit și s-a împărtășit.

În cuvîntul de întîmpinare, P.C. Protopopi au exprimat bucuria deosebită a prezenței Chiriarhului, binevenit prilej de a se împărtăși din nou de îndrumări și povățuiri dătătoare de noi imbolduri în îmbunătățirea și îmbogățirea activității pastorale.

Răspunzînd cu părintească dragoste acestor simțăminte firești, P. S. Episcop Vasile, pornind de la cuvintele Sf. Ap. Pavel, "Luați aminte de voi înșivă și de toată turma întru care Duhul Sfînt v-a pus pe voi episcopi (preoți), ca să păstoriți Biserica lui Dumnezeu, pe care a cîștigat-o cu însuși singele Său" (F. A. 20, 28), a făcut o amplă introducere a temei, jalonînd direcțiille principale pe care trebuie să se axeze întreaga activitate pastoral-misionară a preotului, grefată pe conștiința responsabilității sale în cadrul obștei credincioșilor. De pe această poziție, preotul își va aduce și pe plan social un aport de seamă în ceea ce privește viața morală a colectivității în mijlocul căreia trăiește.

P.S. Sa s-a adresat cu osebire preoților tineri, care au o pondere numerică însemnată în cadrul tuturor protopopiatelor, să-și formeze și să-și îmbogățească deprinderi statornice în această direcție, oferind totodată prin exemplul lor personal și al familiilor lor modele de conviețuire și dăruire în muncă, spre binele si folosul întregii societăți.

În cuvîntul lor, delegații eparhiali au subliniat importanța temei conferinței și au invitat la dezbateri constructive, ziditoare, pentru ca în final concluziile celor prezentate să fie actualizate în activitatea fiecăruia.

A urmat apoi citirea referatelor, susținute de următorii preoți: Nicolae Marian la prot. Oradea, Ioan Zbîrcea la Beiuș, Gheorghe Ciobai la Marghita, Ioan Bonea la Satu Mare, Ilie Popa la Carei, Ștefan Vădeanu la Zalău și Tiberiu

Pușcaș la Şimleu.

Pe marginea acestor referate au luat cuvîntul un număr de 49 de preoți: 10 la Oradea, 7 la Beiuș, 6 la Marghita, 7 la Satu Mare, 8 la Carei, 7 la Zalău și 4 la Șimleu. Vorbitorii au relevat că prin natura misiunii sale și în baza întreitei puteri, învățătorească, sfințitoare și cîrmuitoare, primite de la Mîntuitorul Hristos (Matei 28, 19—20), preotul are menirea să-i conducă pe credincioși pe calea mîntuirii, înriurindu-le viața religios-morală printr-o susținută activitate de modelare a caracterelor și sufletelor păstoriților.

Pe lîngă chemare și pregătire, preotul trebuie să fie înzestrat cu virtuți și calități alese, ca izvoare ce vor fi puse în valoare prin zelul pastoral și prin care va depăși toate încercările și greutățile ce le întîmpină în pastorație. Între aceste calități, indispensabilă este dragostea plină de dăruire pentru păstoriții săi, arătată prin rîvna de a îmbunătăți și desăvîrși viața enoriașilor săi.

În acest context, vorbitorii au subliniat importanța pe care o are viața personală a preotului și a familiei sale, ca o lumină care se cuvine să lumineze întreaga obște. S-a accentuat totodată importanța activității pe plan social a preotului, ca cetățean loial, pătruns de un fierbinte patriotism, pe care-l va manifesta prin cuvînt și faptă, îndemnînd la muncă și efort stăruitor pentru binele și înflorirea patriei și lucrînd el însuși în folosul ridicării bunăstării colectivității sale și înfrumusețării localității unde își desfășoară activitatea. În acest sens s-au redat experiențe, fapte și date concrete, care atestă că preoțimea noastră își înțelege misiunea și menirea sa social-obștească și patriotică.

Domnii inspectori teritoriali au scos în evidență contribuția pe care trebuie s-o aducă fiecare preot în cadrul efortului comun de înnoire a societății noastre pe plan spiritual-moral și al întăririi coeziunii între toți fiii patriei în acțiunile menite să ridice la cote tot mai înalte progresul și prosperitatea patriei, ca și

prestigiul ei pe plan international.

Delegații eparhiali au adus bune aprecieri asupra conținutului referatelor, ca și în ceea ce privește luările de cuvînt, menționînd că toate cele discutate, prin spiritul deschis și sincer, dovedesc că îr majoritatea lor, preoții înțeleg și se

încadrează în spiritul misionar și social-moral cerut de actualitate.

Arhipăstorul și-a exprimat multumirea pentru modul în care s-au desfășurat lucrările conferințelor, pentru temeinicia cu care au fost pregătite referatele, ca și pentru dezbaterile ce au avut loc pe marginea acestora. "Preotul de azi — a spus P. S. Sa — trebuie să fie tot mai bine pregătit și tot mai osîrduitor, pentru a putea răspunde cerințelor mereu crescînde ale credincioșilor, ca și celor ale societății actuale. Nu trebuie să uite că este trimisul lui lisus Hristos și în tot ceea ce face să-și amintească pe cine reprezintă. Este necesar să ne îmbogățim stilul activității noastre, cu îndeplinirea îndatoririlor care par grele, dacă le privim dinafară, dar impropriindu-ni-le, le vom face toate cu conștiința slujirii lui Dumnezeu și a semenilor".

În încheiere, Ierarhul a făcut un cald apel tuturor preoților să-și desfășoare activitatea pastorală și patriotică cu cinste și demnitate, să fie vrednici de misiunea la care au fost chemați, dobîndind astfel satisfacții sufletești deosebite.

Conferințele s-au încheiat printr-un cuvînt de mulțumire adresat de P.C. Protopopi Arhipăstorului, ca și tuturor celor care au contribuit la buna reușită a lucrărilor.

Conferințele administrative ale clerului din eparhia Oradiei s-au desfășurat în ultima decadă a lunii aprilie, între 27 și 30 ale lunii, avînd ca subiect: "Răspunderea și rolul misionar al organelor parohiale în viața duhovnicească a enoriașilor", continuînd în chip firesc pe plan practic conferința precedentă din luna martie.

Chiriarhul a participat la lucrările conferințelor de la protopopiatele Satu

Mare și Carei.

Delegați din partea Centrului eparhial au fost: P.C. Prot. Liviu Ungur, secretar eparhial, la protopopiatul Oradea, P.C. Prot. Nicolae Mara, inspector eparhial, la protopopiatele Marghita, Zalău și Șimleu și P.C. Prot. Augustin Lucian, vicar administrativ, la proptopopiatele Satu Mare și Carei.

După cuvîntul de bineventare al P. C. Protopopi, P. S. Episcop Vasile și delegații eparhiali au rostit un cuvînt introductiv, în care au arătat însemnătatea deosebită pe care o are în cadrul fiecărei parohii conlucrarea armonioasă dintre preot și corporațiile parohiale, temei al bunelor rezultate, atît pe plan duhovnicesc, cît și administrativ-gospodăresc. În lumina îndrumărilor Sf. Sinod al B. O. R., preoții trebuie să se orienteze tot mai mult spre întărirea rolului misionar al Consiliului și Comitetului parohial în păstrarea și apărarea dreptei credințe, ca și în propășirea vieții religios-morale în cadrul parohiei.

Temeinic pregătite, referatele au fost prezentate de preoții: Vasile Stanciu la prot. Oradea, Marin Pop la prot. Beiuș, Gavril Lazăr la prot. Marghita, Gheorghe Onea la prot. Satu Mare, Lucian Blaga la prot. Carei, Pamfil Tăudan la prot. Zalău și Ioan Pop la prot. Șimleu. Au luat cuvîntul un număr de 51 de preoți: 7 la Oradea, 7 la Beiuș, 4 la Marghita, 8 la Satu Mare, 11 la Carei, 6 la Zalău

și 8 la Simleu.

Din cuvîntul acestora s-a desprins concluzia că majoritatea preoților au înțeles și au verificat prin experiență proprie că numai o colaborare deschisă cu

corporațiile parohiale aduce după sine reușitele pastorale. S-au arătat și unele greutăți ce se ivesc în calea acestei colaborări, ca și cazuri cînd unii epitropi își depășesc atribuțiile ce le revin. Chiriarhul, acolo unde a participat, ca și delegații eparhiali, au venit cu lămuriri și precizări privind soluționarea lor, în lumina regulamentelor și dispozițiilor bisericești, ca și a legislației de stat care reglementează aceste atribuții, precum și modul de administrare a bunurilor bisericești și de executare a diferitelor lucrări gospodărești.

De asemenea s-au dat îndrumări preoților să pregătească și să angajeze în mai mare măsură membrii corporațiilor parchiale în cadrul stăvilirii acțiunilor prozelitiste ale neoprotestanților, pentru închegarea în fiecare unitate a unui nucleu misionar, care să sprijine îndeaproape lucrarea pastoral-misionară a preotului.

În numele preoțimii, P.C. protopopi au exprimat, în final, mulțumiri Arhipăstorului pentru părinteasca dragoste și grijă față de bunul mers al vieții bisericești din fiecare parohie, ca și delegaților eparhiali, arătînd că fiecare slujitor al sfintelor altare, îmbogățit prin îndrumările și orientările primite, ca și prin utilul schimb de experiență ce a avut loc pe planul practic al pastorației în cadrul lucrărilor conferințelor, se va strădui să-și împlinească cît mai deplîn datoriile misiunii sale de slujitor al lui Dumnezeu prin slujirea oamenilor.

Pr. Dorel Octavian Rusu

# all and fronting party of the state of the s ÎMPLINIREA A 25 DE ANI DE LA ÎNCHEIEREA COOPERATIVIZĂRII AGRICULTURII

Cooperativizarea agriculturii, a cărei încheiere o aniversăm anul acesta, a reprezentat o etapă fundamentală în procesul marilor transformări ce au avut

loc în patria noastră după Eliberare.

In contextul innoirilor permanente prin care au trecut și trec țara și poporul nostru, cooperativizarea agriculturii s-a impus ca o necesitate ce s-a confirmat ulterior din ce în ce mai mult și care a constituit cu adevărat o piatră de temelie pentru dezvoltarea României pe toate planurile vieții.

Fără o dezvoltare puternică a agriculturii, așa cum a avut loc în anii socia-lismului — ca ramură pe prim ordin a întregii economii naționale — nu se poate

vorbi de progres în viata poporului.

Acest lucru a fost prevăzut și bine înțeles de conducerea și de poporul nostru în anii în care s-a lucrat și desăvîrșit această exemplară realizare în România, iar dezvoltarea și nivelul de trai la care au ajuns patria și poporul român în anii de glorie ai socialismului, dovedesc îndreptățirea acestei acțiuni si necesitatea ei.

Pentru lichidarea înapoierii și a inegalităților se impunea unirea tuturor țăranilor în lucrarea pămîntului, în felul în care s-a făcut, pentru ca beneficiind de puterea ce vine din unire, să-și asigure noi condiții de muncă și de viață, egale pentru toți, și fără de care orice progres nu ar fi fost posibil.

Prin cooperativizare țăranii au devenit proprietari și producători în același timp, avînd deplina răspundere nu pentru un bun personal ci pentru averea

comună a întregului popor.

Odată cu dezvoltarea spectaculoasă a agriculturii în urma cooperativizării, s-a dat o deosebită atenție mijloacelor materiale corespunzătoare, bazei tehnicostiințifice menite să faciliteze împlinirea planurilor legate de agricultura socialistă și să garanteze eficiența producției.

În paralel s-a dezvoltat puternic învătămîntul general și de specialitate, creîndu-se licee agricole și facultăți de profil, urmărindu-se buna formare a

cadrelor pentru toate sectoarele agricole.

Azi, țărănimea cooperatistă are un ridicat nivel de cunoștințe tehnice, fiind la curent în permanență cu ultimele cercetări și realizări în agricultură și avînd posibilitatea aplicării noilor metode în munca de zi cu zi. Grăitor este faptul că în anul agricol în curs, în România s-a realizat cea mai mare producție de cereale din istoria țării, realizare spectaculoasă cu care poporul sărbătorește împlinirea unui sfert de veac de la încheierea cooperativizării agriculturii.

Succesele obținute pe întreg cuprinsul patriei în acest domeniu de activitate, împreună cu noile planuri de muncă pentru viitor au fost atent evocate și respectiv analizate în Plenara lărgită a Consiliului Național al Agriculturii, Industriei Alimentare, Silviculturii și Gospodăririi Apelor, care a avut loc la București, în zilele de 15 și 16 iunie 1987, plenară convocată la inițiativa președintelui țării noastre Domnul Nicolae Ceaușescu.

În acest cadru festiv s-a evocat evenimentul pe care îl aniversează întregul popor angajat ferm și plenar în înfăptuirea obiectivelor strategice privind dez-voltarea intensivă a industriei, agriculturii și a celorlalte domenii de activitate, trecînd la o nouă calitate a muncii și vieții prin folosirea ultimelor cuceriri ale științei și tehnicii în noua revoluție agrară.

În cadrul plenarei, la Sala Palatului Republicii, a avut loc solemnitatea înmînării Medaliei Jubiliare "25 de ani de la încheierea cooperativizării agriculturii în Republica Socialistă România" Domnului Nicolae Ceaușescu, medalie instituită special pentru cinstirea acestui eveniment.

Cu acest prilej președintele țării a spus între altele: "Instituind Medalia Jubiliară "25 de ani de la încheierea cooperativizării agriculturii în Republica Socialistă România", dorim să cinstim acest act revoluționar istoric. Este adevărat, acordăm această medalie unui număr de 40.000 de oameni care au lucrat în activitatea de cooperativizare sau pentru dezvoltarea agriculturii. Dar de fapt aș dori să consider această medalie ca înmînată tuturor, milioanelor de lucrători din agricultură. Pe ei dorim să-i cinstim, ei sînt aceia care au realizat cooperativizarea, care asigură ridicarea agriculturii noastre pe noi culmi, înfăptuirea noii revoluții agrare! Cinstim întreaga țărănime, pe toți lucrătorii din agricultură — și muncitori, și tehnicieni, și ingineri, din toate sectoarele de activitate"!.

Momentul sărbătoresc prin care trece țara este un prilej de aducere aminte de toți cei care, de-a lungul secolelor, și-au jertfit viața pentru libertate socială și națională, pentru progres. Președintele Nicolae Ceaușescu a subliniat aceasta zicînd: "La a 25-a aniversare a încheierii cooperativizării în România, în numele conducerii de partid și de stat, al meu personal, doresc să aduc un fierbinte omagiu întregii noastre țărănimi, tuturor acelora care de-a lungul secolelor au fost principala forță în lupta împotriva asupritorilor, pentru eliberarea națională, pentru formarea statului național-unitar — România!"

Medalia instituită prin decret prezidențial, a fost conferită unui mare număr de țărani, cooperatori, mecanizatori, specialiști din unitățile agricole, activiști ai organizațiilor de masă și obștești, unor conducători de unități agricole și industriale, unor cadre din domeniul științei, învățămîntului și culturii.

Dar la propunerea președintelui țării, s-a hotărît ca această medalie să fie conferită și tuturor familiilor de țărani care în 1962 erau înscrise în cooperativele agricole de producție.

În Plenară s-a menționat că actul revoluționar din 1962 a constituit un punct hotărîtor pentru victoria socialismului pe pămîntul României, act care trebuie cinsstit prin promovarea cu curaj a noului în toate domeniile de activitate, prin angajarea pentru obținerea de rezultate din ce în ce mai bune, prin dezvoltarea spiritului revoluționar al țărănimii, muncitorilor și cooperatorilor, inginerilor și tehnicienilor, spirit care trebuie să devină o caracteristică a întregii activități în viața de zi cu zi, fără de care nu se poate înfăptui noua revoluție agrară.

La acest popas aniversar este potrivit să amintim că în județul Sibiu primele sate care au intrat în cooperativizare — sub formele de început — încă din anii 1949—1950, au fost: Şelimbăr, Turnişor, Şura Mică, Cristian, Miercurea Sibiului, Racovița, Amnaș, după care au urmat și celelalte.

Toți cetățenii care intrau în sistemul de cooperativizare își organizau activitatea sub conducerea unui comitet format din președinte, secretar și membri, în baza unui statut tip care prevedea comasarea terenului agricol într-o singură tarla, constituirea unui fond social, desființarea hotarelor, efectuarea principalelor munci în comun etc.

Sînt prea mulți pentru a-i enumera aici, toți cei ce s-au ostenit, depunînd eforturi susținute, cu timp și fără timp, pentru a lămuri, organiza și constitui primele unități cooperatiste, pentru a se ajunge astăzi la rezultatele spectaculoase, fără precedent în istoria patriei, în domeniul agriculturii.

Biserica Ortodoxă Română, ca cea care a fost întotdeauna alături de popor în toate etapele vieții sale istorice, și-a spus cuvîntul solidarității și unității sale și în momentul revoluției agrare încheiate în anul 1962.

Astfel, convinși de temeiul actului săvîrșit, îmbunătățirea condițiilor de trai ale poporului, progresul și prosperitatea sa în toate domeniile vieții, preoții Bisericii noastre au aderat la sistemul socializării agriculturii, înscriindu-se în formele locale de cooperativizare cu pămîntul, cu atelajele, uneltele și celelalte bunuri necesare lucrării în comun. Ei n-au contribuit la această mare operă numai prin

exemplul personal, dar în permanență, ca de altfel cu întreaga ierarhie a Bisericii, în predicile lor și în alte împrejurări au îndemnat pe credincioși să pășească cu încredere pe calea acestor epocale înfăptuiri.

Și astăzi, cînd trăim și ne bucurăm de roadele muncii depuse, atunci, și pînă acum, Biserica, prin ierarhi, preoți și credincioși, deplin integrată în viața patriei, aducindu-și contribuția în felul ei specific la orice acțiune care are menirea de a ridica viața poporului pe noi culmi de progres și civilizație, de bunăstare materială și spirituală, se angajează cu fermitate ca și pe mai departe, cu aceeași consecvență și dăruire să participe activ la făurirea noii istorii a vrednicului nostru popor.

# Din relațiile ecumenice bisericești

#### PROBLEMELE ECUMENISMULUI ÎN 1987

Comitetul Executiv al Consiliului Ecumenic al Bisericilor și sesiunea din 1987 a Comitetului Central al aceluiași Consiliu au avut pe ordinea de zi trei probleme principale: 1. Declarațiile publice ale Consiliului în legătură cu problemele arzătoare care preocupă lumea de azi, 2. Analiza modului cum s-au aplicat hotărîrile de la Adunarea Generală de la Vancouver (1983), acum cînd sîntem la jumătatea drumului către următoarea Adunare Generală care se va ține în 1991 la Canberra, în Australia și 3. Propuneri de teme și de organizare a următoarei Adunări Generale, în vederea unei bune pregătiri din timp.

I. Două au fost problemele propuse a face obiectul unor *Declarații publice* ale Consiliului Ecumenic al Bisericilor: 1. *Asupra dezarmării nucleare* și 2. *Asupra situației din Africa de Sud*, unde regimul rasist al lui Botha practică apartheidul, adică discriminările pe motive rasiale împotriva negrilor, făcînd victime omenești și amestecîndu-se violent și în treburile statelor vecine.

În legătură cu prima problemă a luat cuvîntul în plenară și mitropolitul Antonie Plămădeală al Ardealului, membru în Comitetul Central și în Comitetul Executiv, care a cerut lărgirea temei *Declarației*, spunînd printre altele:

"Sînt desigur de acord cu elaborarea unei Declarații asupra dezarmării nucleare, dar mi se pare că formulată și tratată ca atare, Declarația ar fi incompletă și n-ar reflecta situația reală și exigențele reale ale lumii de azi. Fără îndoială, nenorocirea majoră a vremurilor noastre este proliferarea armelor atomice și cursa nebună a acumulărilor de astfel de arme distrugătoare, care pune în joc însăși viața planetei. Dar de ce să uităm că în vremea noastră, sus ochii noștri, există mai mult de șaptezeci-optzeci de conflicte armate, cu arme convenționale? De ce să lăsăm impresia că sîntem de acord cu fabricarea armelor convenționale, în termeni de cursă a înarmărilor, exact ca și cursa înarmărilor cu arme nucleare? Armele convenționale sînt tot atît de ucigătoare, chiar dacă pe raze mai mici, și cheltuielile pentru fabricarea lor sînt tot atît de mari, și sumele cheltuite provin tot din produsul muncii oamenilor, muncă transformată în mijloc de ucidere.

"Nu toate țările din lume fabrică arme atomice. De ce să ne ocupăm numai de ele? Un mare număr de țări, dacă nu toate, fabrică însă arme convenționale.

Sînt oare acestea de admis sau de ignorat?

"Si-apoi, ocupîndu-se numai de armele atomice și de dezarmarea atomică, nu ignorăm oare eforturile țărilor ne-atomice în vederea dezarmării? Iată, România, printr-un Referendun național, la 23 noiembrie 1986 și-a propus o reducere de 5% a cheltuielilor și efectivelor militare, la nevoie chiar unilateral, ca să dea un bun exemplu de trecere concretă, *prin fapte*, la dezarmare. Oare astfel de initiative sînt de trecut cu vederea cu ușurință? Eu cred că, dimpotrivă, trebuie să constituie exemple și pentru alte state, și bineînțeles și pentru puterile nucleare. Astfel, *Declarația* noastră va fi demobilizatoare pentru statele nenucleare, dar cu inițiative importante.

"Iată motive pentru care propun să ne ccupăm în Declarația noastră nu numai de dezarmarea nucleară, ci de "Dezarmare și de dezarmarea nucleară în special

sau în primul rind".

Înainte de a fi pusă în discuția Comitetului Central, a luat cuvîntul dr. Emilio Castro, secretarul general al Consiliului Ecumenic al Bisericilor care a remarcat: "Mitropolitul Antonie are dreptate și socotesc că propunerea sa e bine venită. Era evident că trebuie să ne ocupăm de dezarmare în general, realitatea proliferării armelor convenționale fiind un fapt incontestabil, și numai în cadrul acesteia să ne ocupăm în mod special de dezarmarea nucleară. Propun Comitetului Central să adoptăm propunerea și cei care vor redacta Declarația, să aibă în vedere cele propuse."

S-a votat cu unanimitate.

În documentul pregătit de Comisia pentru afaceri internaționale, revizuit

la punctul 3, s-au adăugat următoarele:

"Războaiele și conflictele armate care au folosit arme convenționale au dus la uciderea mai multor vieți omenești decît armele atomice. În plus, numărul crescînd de arme convenționale foarte sofisticate, aproape că fac să dispară diferența dintre armele non-nucleare și cele nucleare. De aceea a pune capăt cursei înarmării cu arme convenționale este tot atît de vital."

Mai departe se arată cît de importante sînt și tratativele pentru interzicerea fabricării și testării armelor nucleare, Consiliul Ecumenic apelînd la guvernele în cauză să asculte de vocea rațiunii și să treacă urgent la dezarmare prin tratative

adecvate care să fie cu strictețe respectate.

În fața Comitetului Central au prezentat rapoarte ample de activitate și de perspectivă președintele dr. Hans Joachim Held și secretarul general dr. Emilio

Castro. S-au referit, printre altele, la următoarele probleme:

— La relațiile cu romano-catolicii care rămîn în continuare dificile, deoarece toate hotărîrile diferitelor organisme ale Vaticanului trebuiesc aprobate de Papă și nu se știe niciodată ce va fi aprobat și ce nu, după ce un dialog pe o anumită temă a fost încheiat. Secretarul general a prezentat o propunere a lui Jacques Maury (Franța) de a se crea în Consiliul Ecumenic un Secretariat pentru relațiile cu romano-catolicii. Propunerea, după largi discuții, a fost respinsă, lăsîndu-se pe mai departe sarcina acestor relații pe seama așa-numitului Grup de legătură, format din reprezentanți ai Consiliului Ecumenic și ai Vaticanului, grup care mai poate fi încă eficient, fără să se creeze un Secretariat special care s-ar putea vedea în situația de a nu avea ce face, atîta vreme cît Biserica Romano-Catolică nu este și nu intenționează să devină membră a Consiliului Ecumenic al Bisericilor. Un astfel de Secretariat și-ar putea justifica rațiunea de a fi numai după consultări și cu Biserica Romano-Catolică și după ce s-ar putea întrezări posibilități de cooperare reală și sistematică, și nu întîmplătoare și sporadică.

— Dr. Hans Joachim Held a făcut elogiul foștilor membri ai Comitetului

— Dr. Hans Joachim Held a făcut elogiul foștilor membri ai Comitetului Central trecuți la Domnul, printre care și al fostului Patriarh al Bisericii Ortodoxe Române, Dr. Iustin Moisescu, a omagit cu acest prilej și personalitatea noului Patriarh P. F. Teoctist Arapașu, la a cărui întronizare a participat împreună cu

Mitropolitul Paulos Mar Gregorios de New Delhi, India.

— Dr. Emilia Castro a anunțat că Biserica Lutherană din Finlanda a aprobat hirotonirea femeilor, dar că Biserica Anglicană din Anglia încă nu a luat o astfel de decizie, și nici nu permite femeilor hirotonite în alte Biserici Anglicane, precum cea din Canada, să oficieze pe teritoriul Angliei.

Ortodocșii au protestat din nou împotriva deciziilor de a hirotoni femei, înainte de un acord în cadrul Consiliului Ecumenic. În sensul acesta a vorbit episcopul

Ieremia din Polonia, în numele tuturor ortodocșilor.

— Dr. Emilio Castro a informat că a făcut o vizită Bisericilor din R.D.G. și că a vorbit și la televiziune. El a informat de asemenea că în luna martie 1987 va merge în China, unde a fost invitat, urmînd să restaureze relațiile Consiliului cu Bisericile din acea țară. Invitația i s-a făcut cu acordul guvernului.

— Atît dr. H. Joachim Held, cît și dr. Emilio Castro au arătat în rapoartele lor, că e timpul ca în Comitetul Central și în activitatea stafului de la Geneva, să se precizeze ce e cu mandatul dat de Adunarea Generală de la Vancouver, în legătură cu organizarea unui program care să se ocupe de "O teologie vitală și coherentă" și de organizarea unei Conferințe mondiale cu tema: "Dreptate, Pace și Integritatea creației".

În legătură cu aceasta, la discutarea rapoartelor au fost multe reacții din

sală. A vorbit și Mitropolitul Antonie Plămădeală al Ardealului:

"Sîntem la jumătatea drumului între Adunarea Generală de la Vancouver care a dat mandatul, și viitoarea Adunare generală de la Canberra, 1991. Întreb: Ce s-a făcut pentru a înțelege noi înșine, și a înțelege și alții, ce este și ce se doreste printr-o "Teologie vitală și coherentă"? Nimeni nu știe să explice despre ce este vorba. Se doreste ca acest Consiliu Ecumenic să aibă o teologie? Exclus, pentru că atunci ar deveni o Super-Biserică, ceea ce ar contrazice Declaratia de la Toronto, în care se specifică limpede că nu este vorba de a face din Consiliu o Super-Biserică, fiecare Biserică membră păstrîndu-și teologia ei și identitatea ei. Ortodocșii nu vor accepta niciodată ca Declarația de la Toronto să fie schimbată. Și atunci ce se vrea cu acest concept de "Teologie vitală și coherentă?" Nimeni nu știe, dar toți folosesc sloganul absolut incoherent! Eu, și noi ortodocșii în general, știm ce este o teologie vitală și coherentă: este teologia ortodoxă! (aplauze îndelungate). Dar ce se înțelege prin aceasta în Consiliu? Ar fi timpul să ni se spună. Să nu se mai lanseze slogane insuficient definite, care promovează doar confuzia și incoherența. Nu fac cinste Consiliului. Dacă prin aceasta se înțelege mai multă coherență și legătură internă între diferitele documente pregătite de staful Consiliului, ca să nu se mai contrazică între ele, — așa merge, și e necesară o astfel de coherență. Dar de ce să se numească teologie, cînd e vorba doar de mai multă ordine în documente? Numind-o "teologie", înseamnă că se are în vedere altceva, si ortodocsii sînt foarte nelinistiti în legătură cu aceasta. Cerem clarificări. Tot asa cum cerem și în legătură cu alte slogane lansate de mult, și tot fără acoperire în ceea ce privește conținutul, ca spre pildă: conciliaritate, proces conciliar, slogane esoterice, utilizate fără ca nimeni să poată spune ce sînt și ce urmăresc. E ca și cum s-ar încerca introducerea unor noi orientări în Consiliu, prin contrabandă, pe ușa din dos, urmînd ca cineva să fie pus în fața faptului împlinit, dîndu-i-se impresia că a aprobat el însuși acest fapt! Acest "cineva" ar urma să fie ortodocșii!

"E nevoie să știm ce s-a avut în vedere la Vancouver cînd, dintr-o simplă afirmație într-un raport, căreia nimeni nu i-a dat atunci nici o importanță, s-a ajuns la transformarea ei într-un mandat. Ortodocșii l-au notat fără să reacționeze fiindcă n-au știut despre ce e vorba. Nu știu nici acum. Chiar președintele Held a recunoscut în raportul său că "problema necesită explorări în continuare" (p. 5), deși "s-a pornit bine". Unde e binele? Ni s-a promis un document în această privință pentru următorul Comitet Central din 1988, care va avea loc la Hanovra în R.F.G. E foarte bine, dar eu am o propunere: Documentul promis să fie trimis înainte Bisericilor, spre a putea fi studiat în răgaz, nu doar atunci, în grabă, cu

dreptul de a vorbi despre el 5-10 minute, dacă îți vine rîndul!

"Salutăm în schimb organizarea unei Conferințe mondiale cu tema: "Justiție, Pace și Integritatea creației." Vom participa creator la ea. Totuși Președintele Held s-a referit în raportul său (p. 8) la o "Dreptate și Pace prin Diakonie", adică prin slujirea Bisericilor, ceea ce ne duce cu gîndul la milostenie, la instituții filantropice, cum există într-adevăr în unele Biserici, dar nu în multe. Eu cred că nu este de-ajuns și nu aceasta este soluția. Ne întoarcem la secolul IV? La sfinții Vasile cel Mare și Ioan Gură de Aur care nu aveau la îndemînă decît milostenia, ca mijloc de vindecare a rănilor lumii? Erau foarte bune și singure pentru vremea aceea, dar noi trebuie să milităm pentru dreptate și pace, prin mijloacele de azi, printr-o nouă ordine economică internațională. Numai așa se va putea obține o pace trainică, adevărată, o lume mai bună bazată pe dreptate socială".

- Printre problemele ridicate de secretarul general Dr. Emilio Castro a fost și aceea a atitudinii Consiliului Ecumenic față de boala SIDA care devine flagelul secolului. Problema a fost recomandată spre cercetare Unității I și anume sub-unității "Biserica și Societatea", ca și "Comisiei medicale creștine".
- Secretarul general a promis că se va strădui să angajeze în staful de la Geneva cît mai mulți ortodocși, tineri și femei, pentru îmbunătățirea balanței reprezentărilor. Tot așa a promis și Președintele Held că, pînă în 1992, se vor resimți în această privință îmbunătățiri substanțiale.
- Dr. Emilio Castro a făcut loc în raportul său unui capitol "ortodox", vorbind cu interes și cu înțelegere despre rolul cultului în spiritualitate și citînd un teolog ortodox (Florowski) care ar fi spus că la ortodocși cultul merge înaintea doctrinei, de aceea Consiliul va pune un accent mai mare pe cult de acum încolo și, mai ales, la viitoarea Adunare Generală de la Canberra.

În aceeași zi, în cultul de dimineață din capela Consiliului se introduce o balerină în costum specific, care a dansat după o melodie clasică, fără nici o justificare "cultică".

În legătură cu acestea am luat cuvîntul în plenară, la discuția Rapoartelor,

observînd următoarele:

"Apreciez înțelegerea sau dorința de înțelegere a spiritualității ortodoxe, evidentă în Raportul secretarului general Dr. Castro. D-sa a vorbit de rugăciune, cult, doctrină, și a pus în chip deosebit accentul pe cult, arătînd că el trece în ortodoxie înaintea doctrinei. Citatul pe care ni l-a oferit, scos din context, poate să înșele. Cultul e, în ortodoxie, bazat pe doctrină. Merge înaintea doctrinei numai în sensul că o presupune acceptată, și n-o explică de fiecare dată celor care sînt ortodocși, pentru că aceștia acceptă doctrina ortodoxă. Cult fără doctrină e de neconceput. Vorbim aici de o Teologie coherentă. Eu cred că ar trebui să vorbim și de un

cult coherent, nu ca cel de azi-dimineață.

"Să-mi permiteți o întrebare răutăcioasă. Nici nu cer răspuns la ea, pentru că își va face efectul prin însuși faptul că va fi pusă! (aplauze) Mai întîi aș vrea să vă spun că ortodocșii nu sînt împotriva dansului. La Moscova, după unele întruniri, sîntem invitați seara la operă, și mergem. Tot așa la New-York. Am fost și eu, și la Bolșoi Teatr și la Metropolitan Opera, și mi-au plăcut. Admirăm dansurile sacre din tradițiile africane sau latino-americane. Chiar și ortodocșii din Etiopia au forme de dans ritual în unele slujbe. Nu sîntem înapoiați, cum ne-ar putea crede unii. Dar, cu toate acestea, est modus in rebus. Totul se justifică prin ceva: opera cînd e operă, dansul sacru cînd e dans sacru. Dar balerina de azi-dimineață, de la opera sau de la vreun teatru din Geneva, inclusă într-un cult european, în care astfel de tradiții nu există, cum se explică? Cărei tradiții religioase europene aparține cultul de azi-dimineață și balerina? (aplauze îndelungate).

"Cred că trebuie să fim mai serioși!

Tot în legătură cu cultul trebuie să notăm că la sfîrșitul lucrărilor s-a improvizat un cult de reînnoire a Botezului, cu sfințirea apei și cu mergerea fiecăruia să se boteze. Ortodocșii au refuzat să participe, întrucît nu era vorba de o simplă sfințire a apei, ci și de un fel de repetare a Botezului, cu mărturisire de credință și cu lepădările luate din slujba Botezului ortodox. E drept că, la obiecțiile ortodocșilor s-a precizat că nu e o repetare a tainei, ci doar o reînnoire a ei, dar textele erau împotriva explicațiilor. Problema va fi prezentată Sfîntului nostru Sinod, pentru a se decide pînă unde poate merge participarea noastră, ca ortodocși, alături de protestanți, la diferitele servicii religioase organizate de aceștia? La un moment dat S. Sa Patriarhul Ignatie al Antiohiei, prezent la lucrări, a fost invitat la un "cult" în catedrala Sf. Petru din Geneva, fără să i se spună dinainte ce are de făcut. Acolo i s-au dat anumite texte de recitat, într-o slujbă prezidată de o femeie-pastor. A fost scandalizat și a spus că și el va pune în Sinodul său problema participării ortodoxe la cultul ecumenic, care pare a pierde adesea pasul bunei-cuviinte.

Unitatea I prezidată de subsemnatul a coordonat activitatea celor patru Subunități care s-au ocupat de următoarele probleme:

I. Dialogul cu oamenii de alte credințe a tratat temele:

a) Credința vecinului și credința mea, înțelegîndu-se prin vecini oamenii de alte credințe, în special musulmanii, budiștii și evreii.

b) Despre noile mișcări religioase, în special din U.S.A., Europa, Asia (Japonia), propunîndu-se organizarea unei Consultații pe această temă.

c) Despre dialog și misiune, insistîndu-se pe necesitatea elaborării unei teologii

a misiunii, care s-o deosebească de prozelitism.

Cînd subsemnatul am prezentat Raportul în Plenara Comitetului Central, baptistul Russel din Anglia a încercat să apere prozelitismul, pe motiv că interzicerea lui e un atentat la libertățile individuale, și că fiecare e liber să-și aleagă confesiunea pe care o vrea. I-am răspuns că prozelitismul e un furt de la alte confesiuni creștine, și că acesta este un atentat împotriva conștiințelor, pe care încearcă să le rupă de confesiunea lor prin false promisiuni și prin interpretări greșite ale Scripturii. Prozelitismul nu e misiune. Misiunea e atunci cînd aduci la creștinism pe unul de altă religie sau pe unul care nu crede. "D-l Russel știe că apără cauze dinainte pierdute și nu e prima oară cînd ne confruntăm pe această

temă. Mă mir că D-Sa insistă iară și iară. De altfel aș vrea să-i aduc aminte că există un *Document* asupra prozelitismului aprobat de mult de Consiliul Ecumenic al Bisericilor și că nu e cazul să se reia discuția."

Poziția subsemnatului a fost aprobată de Comitetul Central și textul Rapor-

tului a rămas neschimbat.

Sub-unitatea a recomandat și trecerea la raporturi mai apropiate cu fundamentalistii care se înmulțesc din ce în ce mai mult și unii se îndepărtează de Mișcarea ecumenică. Fundamentalistii sînt creștini de diferite confesiuni care interpretează Biblia ad-litteram, și refuză să se implice în problemele lumii de azi, și în ecumenism, reducînd totul la mintuirea sufletului și la mijloacele pentru cîștigarea ei. S-au hotărît contacte cu aceștia în măsura în care se va putea, și în măsura în care vor putea fi identificați. Subsemnatul am opinat pentru de-dramatizarea situației și pentru a nu li se da mai multă importanță decît au, pentru că sînt fanatici și e mai bine să nu prea fie luați în seamă, căci nu se vor lăsa convinși, ci vor încerca să submineze din interior mișcarea ecumenică. Dacă e posibil un dialog constructiv, în care să avem speranța că îi putem aduce la sentimente ecumenice mai bune, atunci să-l încercăm.

Teza aceasta a fost aprobată recomandîndu-se o grijă deosebită față de un

asemenea dialog.

II. Comisia "Credință și Constituție" a discutat și a cuprins în Raportul său

următoarele probleme:

a) Situația răspunurilor la Documentul de la Lima: "Botez, Euharistie, Preoție" (B. E. M. = Baptism, Eucharisty, Ministry). S-a arătat că s-au primit cca 150

de răspunsuri care se publică si care vor fi cuprinse în cinci volume.

Subsemnatul am criticat activitatea Comisiei, deoarece n-a făcut decît o muncă de inventar, fără să încerce o evaluare a răspunsurilor, și creind confuzii atunci cînd raportează că au fost primite 150 de răspunsuri, ca și cînd ele ar însemna acorduri — în limba engleză cuvîntul a primi însemnînd și a accepta, ceea ce i-a făcut pe mulți ortodocși să protesteze, întrucît răspunsurile Bisericilor lor nu erau acorduri, ci erau critice (ex. prof. Konidaris din Grecia). Cerusem încă la lucrările Comitetului Executiv din Kinshasa (1986), ca la actualul Comitet Central să se încerce o minimă și parțială evaluare, și acest lucru nu s-a făcut. S-au luat din nou angajamente că la viitorul Comitet Central (Hanovra 1988) se va prezenta și o evaluare a răspunsurilor. Am arătat că astfel riscăm ca B. E. M. să rămînă un copil nedezvoltat, un infirm și o muncă inutilă.

b) Comisia "Credință și Constituție" s-a angajat că va elabora un Document

intitulat: "Spre o expresie comună a credinței apostolice astăzi."

Cum și acest Document a fost promis mai de mult, am observat că e de sperat că de la data aceasta Comisiunea se va ține de cuvînt, cu atît mai mult cu cît o astfel de lucrare ar putea deveni un document de mare importanță pentru mișcarea ecumenică.

c) O altă lucrare promisă de Comisia "Credință și Constituție" a fost aceea intitulată: "Unitatea Bisericii și reînnoirea comunității umane." O altă promisiune

mai veche!

d) S-a promis de asemenea întocmirea unei lucrări cu titlul: "Unitatea pe care o urmărim." Fiind și aceasta o mai veche promisiune, prezentînd-o Comitetului Central am remarcat: "Să sperăm că lucrarea se va face și că, în sfîrșit, după 40 de ani de ecumenism (1948—1988) vom afla ce fel de unitate urmărim în Consiliul Ecumenic!"

Sub-unitatea "Credință și Constituție" a promis că va prezenta un text prin care să definească și conceptul de "teologie vitală și coherentă". A încercat, dar plenara Unității, la propunerea subsemnatului, l-a respins, nefiind nici vital, nici coherent. Așa a și fost prezentat și în plenara Comitetului Central, sarcina rămînînd să fie îndeplinită pînă la următorul Comitet Central.

Sub-Unitatea "Credință și Constituție" urma să organizeze pînă la Adunarea Generală de la Canberra (1991) o Conferință mondială în care să-și analizeze și precizeze unele poziții. Din cele de mai sus se poate lesne observa că nu are elemente pentru a putea organiza o asemenea Conferință, așa că nu o va organiza. A amînat-o pentru după următoarea Adunare Generală. În schimb, în 1989, se va organiza o întîlnire creștină a Comisiei, pentru a-și pregăti lucrările pentru Adunarea Generală.

III. Comisia pentru "Misiune și Evanghelizare", cea de a treia Sub-unitate a Unității I va organiza în 1989 o Conferință Mondială, la care se va trata tema "Fie voia Ta". Conferința se va ține în Sierra Leone, sau Texas, S.U.A. și va trata probleme misionare, metode, educație pentru misiune, despre Evanghelie și cultură, despre relațiile cu romano-catolicii în munca misionară, despre misionarism și prozelitism. Pentru a se cunoaște poziția ortodoxă, se va organiza un Simpozion: "Ortodocșii și misiunea", la Salonic, în Grecia. Se va cere și concursul Sub-unității "Credință și Constituție".

În locul prof. I. Bria care a fost pînă la 1 ianuarie 1987 secretarul Comisiei "Misiune și Evarghelizare", a fost numit un grec, George Lemopoulos. Prof. I. Bria a fost numit pînă în 1991 director al Sub-unității "Reînnoire și viață creștină

comunitară" din Unitatea a III-a.

IV. Sub-unitatea "Biserică și Societate" s-a ocupat de trei probleme:

a) O Declarație privind probleme ecologice.

b) O recomandare ca să se reia dezbaterea nucleară care a început prin Conferința "Credință, știință și viitor", ținută în 1979 în S.U.A. la "Massachusetts Institute of Technology" (M.I.T.). Cu reluarea problemei a fost însărcinată Subunitatea "Biserica și Societatea".

c) Sub-unitatea s-a ocupat de asemenea de boala SIDA, recomandînd Consiliului Ecumenic să facă din aceasta una din preocupările sale principale, mani-

festînd în special grijă pastorală fată de cei îmbolnăviti.

În legătură cu aceasta, Consiliul Ecumenic a organizat pînă acum o Consultație, la 26 iunie 1986, la care a participat și secretarul general Dr. Castro și mulți specialiști, medici și teologi. Întregul material a fost pus la dispoziția Comitetului Central.

Subsemnatul am arătat că desigur nu sînt împotriva "grijii pastorale" față de bolnavi, cu atît mai mult cu cît boala se transmite și copiilor, se transmite prin acele seringilor cu care se fac injecții, sau prin transfuzii de sînge îmbolnăvit. Dar din unele documente publicate de Consiliul Ecumenic (revista One World, ultimul număr, Declarația Consultației de care s-a vorbit mai sus ș. a.) se lasă impresia că Consiliul nu are în vedere deloc aspectul moral al problemei, condamnînd "rigiditatea morală" în privința unor practici sexuale anormale, ca și cînd nu le-ar socoti păcate, ci practici naturale și permise. "Avertizez conducerea Consiliului Ecumenic — am spus — că nu se află pe calea cea bună și această atitudine îi va aduce grave prejudicii. Noi trebuie să ne pronunțăm împotriva devierilor sexuale care, tocmai ele, au provocat și răspîndit această boală fără leac, ucigătoare. Este inadmisibil ca într-o revistă oficială a Consiliului Ecumenic să se spună că asemenea practici nu sînt condamnate de Biblie și de creștinism, și că trebuiesc "înțelese" și tratate cu grijă și afecțiune." Dr. Castro nu cunoaște acel număr de revistă. Departamenul Comunicații funcționează autonom și nu-i supune materialele. A promis că se va ocupa și va lua măsuri.

Iată de pildă ce scrie Miriam Reidy în rev. "One World", nr. 121, decembrie

1986, în art. "SIDA și Bisericile", p. 9-11:

"Mulți din cei care în Nord sînt bolnavi de SIDA sînt homosexuali, bisexuali și din cei care se injectează intravenos cu droguri. Dincolo de faptul că adesea li se amenință dreptul la grija pentru sănătatea lor, li se refuză și alte drepturi, precum la angajări, la atribuiri de locuințe, la "respect și considerație din partea

celorlalți" (p. 9).

Autoarea amestecă lucrurile înadins, adică grija pentru boală, cu respectul și considerația de care ar trebui să se bucure! Mai departe înscrie aceste atitudini printre "discriminările din societatea noastră" și le respinge, tot așa cum respinge și "părerile unora" că această boală ar fi "o formă a mîniei și pedepsei lui Dumnezeu", deși se știe că în Biblie Dumnezeu a condamnat la ardere Sodoma și Gomora tocmai pentru asemenea practici. De asemenea, autoarea condamnă faptul că unele Biserici au fost "ezitante" în a lua apărarea bolnavilor de SIDA. Ea recunoaște aspectul moral, trebuința unei educații spre normalitate, dar sprijinindu-se pe textul elaborat de Consultația organizată de Consiliul Ecumenic în iunie 1986, cere "tolerență morală" și "nu judecată moralizatoare". Ba mai mult, sprijinindu-se pe Kevin Gordon de la City University of New-York, este de acord cu acesta cînd cere ca fiecare să fie lăsat "la propria sa decizie, autentică și liberă", adică la o "autonomie" din care a dispărut de fapt orice aspect și implicație

morală. Menționează pozitiv punctele de vedere ale unei organizații din Anglia "Gay Christian Movement" (Gay = homosexuali) și faptul că Dioceza Episcopaliană din California U.S.A. admite în sînul ei o "comunitate de homosexuali și lesbiene" și se ocupă și de boala SIDA cu "grijă pastorală". Citează pe un anume Tom Tull care spune: "Homosexualii și lesbienele au devenit o voce profetică care vorbește din situația lor de neglijați și respinși, oferind un exemplu de comunitate vindecătoare. Bisericile sînt provocate să-i primească pe unii ca aceștia acasă."

Ba mai mult, autorul citează pe episcopul Bisericii Episcopaliene din California, pe conducătorii catedralei "Grace" din San Francisco și un Comitet interdenominațional din același oraș, care se ocupă de SIDA, că au început o mișcare pastorală liturgică printre homosexuali și lesbiene și că li s-a trimis chiar o

scrisoare pastorală, reasigurîndu-i că nu sînt îndepărtați de la împărtășanie.

Că atitudinea față de aceștia este foarte largă peste ocean, se vede și de acolo că United Church of Canada, Biserica Luterană din America și Consiliul Național al Bisericilor din S.U.A. au emis declarații în care vorbesc de fenomen și de boală cu indulgență. "Declarînd că Dumnezeu nu trimite boli ca pedeapsă, Consiliul Național al Bisericilor (S.U.A.) cere Bisericilor să-și revizuiască atitudinea personală și să slujească drept model pentru tratarea dreaptă a persoanelor bolnave de SIDA; să identifice resurse locale de ajutorarea lor și să deschidă ușile persoanelor bolnave de SIDA printr-o atitudine care să nu constituie o condamnare a lor, și să dea informații la timp despre boală și să preseze pentru a se legifera asupra situației" — scrie aceeași autoare în continuare. "Trebuie să învățăm — mai scrie ea — să trăim împreună cu ei, în înțelegerea noastră creștină a morții în lumina morții și învierii lui Hristos".

Din cele de mai sus se vede clar ambiguitatea și lipsa oricărei perspective morale în preocuparea de acești bolnavi, ocupîndu-se de boală, — ceea ce e motivat — dar ignorînd că ea vine dintr-o dezordine morală și dintr-o denaturare a funcțiilor esențiale ale ființei omenești. Accentul ar trebui să cadă pe aceasta în primul rînd. Cu cît se îndepărtează accentul de pe aceasta și se îndreptățește cauza, boala nu se va stopa, ci se va răspîndi și mai mult, adică se vor obține rezultate

inverse decît cele scontate prin așa-zisa "grijă pastorală" față de bolnavi.

Problema și modul cum începe s-o abordeze Consiliul Ecumenic al Bisericilor prin organele lui de presă, ar trebui să fie și în atenția Bisericilor ortodoxe, spre a se elabora un material pentru orientarea celor care, în misiunile peste hotare, în mod sigur vor veni în contact cu problema în anii care vin.

În vederea pregătirii Adunării Generale de la Canberra (1991), Unității I, pe care am prezidat-o, i s-a dat și sarcina de a reflecta asupra unor posibile teme, care să constituie nucleul discuțiilor și al referatelor ce se vor prezenta acolo. Am ținut să conving plenara că din conținutul temei nu trebuie să lipsească pacea, aceasta fiind astăzi, și va fi desigur și atunci, marea preocupare a omenirii. S-au propus, în lumina celor de mai sus, două teme, care au și fost prezentate și luate în evidență de către Comitetul Central, care va decide definitiv în anul viitor la sesiunea de la Hanovra. Aceste teme au fost:

Unitate în credință — pace în dreptate.

Să păstrăm unitatea duhului, în legătura păcii.

În legătură cu Declarația asupra Africii de Sud pot fi menționate următoarele:

— S-a condamnat politica de apartheid, opresiune și discriminare rasială, practicată de guvernul Botha care are pe conștiință numai pînă în iunie 1985, dispariția a 40.000—50.000 de persoane.

— S-a condamnat politica de malnutriție, de împiedicare la educație și la atribuirea de locuințe populației negre, cca 8000 de copii au fost arestați pînă în iunie 1986. Cca 40% dintre toți deținuții sînt copii între 11—18 ani, fiind bătuți, umiliți și torturați.

 S-a condamnat cenzura absolută la care sînt supuse mijloacele de massmedia.

— S-a condamnat ocuparea Namibiei și instalarea acolo a unui guvern marionetă, în ciuda Rezoluției nr. 435 a Națiunilor Unite care prevede rezolvarea pașnică și democratică a situației politice din zonă.

S-a arătat că statele vecine, Angola și Mozambicul, sînt și ele victime ale politicii de apartheid din Africa de Sud, fiind supuse la presiuni, amenințări și chiar agresiuni, în vederea destabilizării lor. Numai în 1984, în Mozambic, au murit de foame 100.000 de oameni din cauza agresiunilor Africii de Sud. În 1985, 158.000 de copii au murit în Mozambic și 141.000 în Angola. Aceste state au pierdut din cauza Africii de Sud 10 milioane de dolari, distrugîndu-li-se economia.

— S-a recomandat o campanie internațională împotriva Africii de Sud, prin aplicarea de sancțiuni în special prin retragerea investițiilor străine și prin încetarea oricăror tranzacții bancare.

Consiliul Ecumenic a recomandat tuturor Bisericilor și statelor să nu mai facă nici un fel de schimburi comerciale sau de orice altă natură cu Africa de Sud.

The state of the s

Unitatea denumită "Secretariatul General" care funcționează în cadrul Comitetului Central pe lîngă cele trei unități, se ocupă mai ales de problema administrației, de personal și organizare.

Astfel, această Unitate a recomandat și Comitetul Central a aprobat următoarele:

— Adunarea Generală (a VI-a) de la Canberra — Australia — să se țină între 7—20 februarie.

 Numărul delegațiilor Bisericilor să nu depășească 1000. La aceștia se vor adăuga alte categorii de participanți: invitați, consultanți etc.

— În vederea pregătirii Adunării Generale, Comitetul Central se va întruni în mod special în martie 1990 în Geneva, care va primi raportul Comitetului p.e-gătitor al Adunării. Acest comitet a fost deja numit, constînd din 25 de persoane.

— S-a hotărît ca la Camberra să participe mai mulți tineri și mai multe femei decît la Vancouver. Tinerii să nu depășească 23 de ani acum, ca să fie sub 30 în timpul Adunării.

Să se dea o atenție specială participării ortodocșilor.

În Unitatea "Secretariatul General" s-au prezentat și rapoartele echipelor care au făcut vizite ecumenice. Printre altele s-a făcut un bun raport și despre vizita în iulie 1986 a unei echipe ecumenice în România.

S-a hotărît ca următoarele ședințe ale Comitetului Central să fie:

1. În iulie 1988, la Hanovra, R. F. G. 2. În iulie 1989, la Moscova, U. R. S. S.

Nu s-a hotărît definitiv dacă între 1989 și 1991 (Adunarea Generală) va mai

he to have been a both to be to be to be the contract of the

avea loc vreo sedință a Comitetului Central.

În legătură cu Comitetul Executiv, s-a hotărît ca el să nu mai fie reales în întregime la fiecare ședință a Comitetului Central, ci la fiecare ședință să se retragă trei și să fie aleși trei noi, spre a se asigura rotația și reprezentarea cît mai multor Biserici, și spre a se asigura în același timp și continuitatea prin cei care rămîn și au deja o experiență acumulată.

Printre hotărîrile mai deosebite luate de Comitetul Central au fost și acestea:

— Organizarea unei Consultații mondiale asupra folosirii în comun a resurselor, Consultație ce urmează a fi pregătită de Comisia pentru într-ajutorare bisericească (CICARWS) și care urmează să se țină în toamna acestui an la El
Escorial, la 16 km de Madrid, în Spania, într-un centru catolic.

(Cînd se discuta această problemă, în plenara C.C. Președintele Held a făcut o reflecție: Va fi interesant ca o întrunire protestantă să se țină într-un

Consiliul Ecumenic al Bisericilor — și respectiv Consultația ce o va organiză — nu e o organizație protestantă! Dar, ce, noi avem un proverb: "L-a luat gura pe dinainte", și altui: "Gura păcătosului adevăr grăiește!" Așa consideră mulți dintre Dvs. uitînd că totuși, din Consiliu facem parte și noi, ortodocșii! (aplauze) Held s-a scuzat pe loc!).

— Organizarea în 1990 a unei Conferințe Mondiale cu tema: "Dreptate, Pace și Integritatea creației".

Despre aceasta documentele pregătitoare au scris că ea urmează să decidă însăși natura Adunării Generale din 1991 de la Canberra.

Acest lucru a fost imediat contestat de unii reprezentanți. De ce să ne axăm numai pe orizontal? De ce uităm unitatea ca problemă a Bisericilor și a Consiliului? S-a arătat apoi de către secretarul general că tema nu urmează să fie exclusivă, și că această conferință se va coordona cu lucrările Comisiei "Credință și Constituție", care se va întruni tot în 1990.

Asupra necesității unei bune balanțe a vorbit și subsemnatul, arătînd totuși că nu trebuie să sărim în extrema cealaltă și să ne ocupăm numai de problemele de doctrină cu care ne va alimenta — să sperăm — Comisia "Credință și Constituție". Pacea lumii rămîne o problemă prioritară. Preocuparea de unitate a Bisericilor rămîne o problemă permanentă. Așa s-a și încheiat discuția.

Mai departe s-a cerut ca această Conferință să fie organizată, dacă va fi posibil, în cooperare cu Biserica romano-catolică, pentru a fi o expresie a dorinței de pace a întregii creștinătăți. S-a hotărît să se facă în acest sens o invitație Vaticanului și numai dacă nu va răspunde sau dacă va întîrzia prea mult, sarcina să rămînă exclusiv pe seama Consiliului Ecumenic al Bisericilor și în special

pe seama Unității a II-a.

La propunerea Unității a II-a, Comitetul Central a hotărît să rămînă în continuare pe agenda Consiliului "Programul pentru combaterea rasismului" și ajutorarea organizațiilor specializate din fondurile CICARWS și din fonduri speciale. De asemenea să rămînă în continuare pe agendă problema datoriilor externe a unor state și criza economică pe care o antrenează, militindu-se pentru soluționarea crizei în spiritul echității și al menținerii unui echilibru, care să favorizeze statele datoare, mergîndu-se pînă la anularea datoriilor.

Consiliul Ecumenic va continua să se ocupe de problema "Dezastrului internațional în problema hranei", care face ca multe popoare să sufere de subnutriție, foame și chiar moarte, din lipsă de hrană, în timp ce sume colosale se cheltuiesc

pe înarmare.

Comisia Creştină Medicală, din cadrul Unității a II-a își va asocia cercetările și preocupările cu ale Subunității "Biserica și Societatea" din Unitatea I, în vederea găsirii căilor celor mai adecvate de a se ocupa de boala SIDA. La intervenția mea reînmoită că nu trebuie ignorat aspectul moral, ca să nu ajungem să ne compromitem, reprezentantul Comisiei Medicale a recunoscut că această latură trebuie neapărat avută în vedere chiar dacă din punct de vedere medical interesează doar boala și vindecarea ei, ca și ajutorarea bolnavilor. "Sîntem însă o Comisie Creștină Medicală", am replicat. — "Evident!"

Unitatea a II-a a raportat asupra activității: I. Sub-unității: "Reînnoire și viață comunitară".

Această Sub-unitate se va ocupa de cultul care urmează să fie organizat în

cursul celei de a VI-a Adunări Generale de la Canberra (1991).

În legătură cu aceasta, aș vrea să menționez că, precum se știe, există o așa-numită "Liturghie de la Lima". Ea a fost celebrată la Vancouver de către Arhiepiscopul de Canterbury. Ortodocșii nu s-au împărtășit, dar au participat la ea cu lecturi biblice, cîntări, neîmbrăcați în veșminte. Același lucru se petrece și cînd această liturghie se săvîrșește la Consiliul Ecumenic.

Se pune întrebarea: "E îngăduită această participare oarecum activă, deși fără împărtășanie? Protestanții o consideră con-celebrare, pentru că ei nu au

aceeași teologie a cultului, precum o au ortodocsii".

Ortodocșii ar trebui să elaboreze norme precise după care să se conducă reprezentanții noștri cînd participă la această liturghie.

Sub-unitatea "Reînnoire și viață comunitară" va organiza seminarii și simpozioane pe tema spiritualității, a reînnoirii vieții creștine, directivele urmînd să pornească acum de la noul director, pr. prof. I. Bria, care desigur va da un nou impuls Sub-unității, aducînd-o cît mai aproape de înțelesurile ortodoxe ale spiritualității și reînnoirii, el fiind un teolog de mare valoare și recunoscut ca atare în Consiliu.

II. Sub-unitatea "Programul asupra educației teologice" se va ocupa în continuare de așa-numita "Theology by the People", teologie făcută de credincioșii de rînd.

Ar fi de recomandat ca Sfîntul Sinod să încredințeze unui teolog sarcina de a se informa bine și a încerca un studiu critic asupra "Theology by the People", pentru a fi îndrumător celor implicați în ecumenismul local, ca și în cel extern.

Aceeași Sub-unitate se ocupă de înființarea unui Institut de studii pentru femei, mai ales în Africa, pentru a angaja cît mai multe femei să studieze teologia. S-a remarcat de multe ori că numărul femeilor cu studii teologice din Consiliul Ecumenic și din organismele lui este foarte mic. Se cere mereu mărirea numărului de femei, dar lipsește calitatea.

În vederea realizării acestui Institut, s-a propus înființarea unui Fond special pentru pregătirea teologică pentru Africa. Apoi discuția s-a extins asupra acelorași nevoi și în zona Pacificului.

III. Sub-unitatea Asupra educației a raportat despre activitatea legată de Studiile Biblice. Din 1975 există un Secretariat pentru Studiile Biblice și un Grup Consultativ Biblic. Aceștia se ocupă de educarea tinerilor în special asupra Bibliei și înțelegerii ei. Sectorul este în întregime protestant, fiind condus pînă acum de dr. Hans Ruedy Weber. Acesta a produs multe studii și broșuri, dar adevărul este că asupra ortodocșilor n-au avut nici un impact. Ortodocșii din Comitetul Central nu dau nici o atenție acestui sector și nu participă la discuții, socotind că e o tradiție și o practică protestantă.

IV. Sub-unitatea "Femeile în Biserică și Societate" a propus organizarea unei decade a Solidarizării Bisericilor cu Femeile între 1988—1998, pentru a se da femeilor "o mai mare vizibilitate în Biserici." Ortodocșii s-au abținut de la discuții, observînd doar că nu sînt satisfăcuți de faptul că protestanții continuă să hirotonească femei înainte de a avea în această privință un consens ecumenic.

Unitatea a III-a a recomandat Sub-unității "să aibă în vedere sensibilitațea ortodocșilor", atunci cînd elaborează materiale pe teme feminine.

S-a cerut ca la Conferința "Dreptate, pace și integritatea creației", 50% dintre participanți să fie femei, și mai ales tineret.

V. Sub-unitatea "Tineretul" s-a ocupat de Institutul de la Bossey, care a fost lăudat, printre care și profesorul Dan Ilie Ciobotea și, ca și femeile a cerut creșterea numărului de reprezentanți ai tineretului în staful Consiliului de la

Geneva, ca și în Comitete și Comisii.
În general ortodocșii nu se angajează în astfel de discuții. Atunci cînd se angajează, cer ca tineretul să fie educat, nu să-și aroge calitatea de a educa el. Să vină în Consiliu pentru a învăța, nu pentru a da lecții, cum au tendința unii dintre ei, angajați fără temeiuri și cerșetori permanenți de drepturi fără să muncească. Trebuje încurajați numai tinerii serioși studiosi, nu orice fel de tineri.

cească. Trebuie încurajați numai tinerii serioși, studioși, nu orice fel de tineri.

Directorul Sub-unității pentru tineret este acum un preot finlandez ortodox,

așa că se speră că sub-unitatea va căpăta o orientare mai... ortodoxă!

Ca întotdeauna, în timpul lucrărilor Comitetului Central s-a dat și de data aceasta posibilitatea ca timp de o oră și jumătate ortodocșii să se întîlnească între ei și să-și discute problemele lor. Au prezidat P. F. Patriarh Ignatie al Antiohiei, din partea ortodocșilor răsăriteni, și mitropolitul Paulos Mar Gregorios, din partea ortodocșilor vechi orientali. Întrunirea a fost comună.

S-au ridicat următoarele probleme, fără să fie timp să fie adîncite, la discuții participînd și subsemnatul.

Participarea ortodocșilor la cultul protestant și problema concelebrării.
 S-a cerut ca Sinoadele Bisericilor Ortodoxe să se pronunțe limpede.

2. S-a arătat că numărul Bisericilor protestante membre este în creștere mereu, pe cînd al ortodocșilor rămîne constant. În caz de vot ortodocsii pierd întotdeauna, fiind minoritari. S-a cerut să se studieze o modalitate nouă de adop-

tare a deciziilor altfel decît prin vot individual.

3. S-a observat tendința conducerii Consiliului de a trece peste Declarația de la Toronto, potrivit căreia toate Bisericile membre își păstrează individualitatea și autonomia și Consiliul nu este și nu tinde să devină o Super-Biserică. Acum se vorbește tot mai mult de "o teologie" a Consiliului. S-a cerut ca ortodocșii să rămînă fermi pe pozițiile Declarației de la Toronto.

4. S-a recomandat ca tema vittoarei Adunări Generale să fie din domeniul Hristologiei sau al Pnevmatologiei, dar să fie legată și de pace și dezarmare.

5. S-a cerut mai multă fermitate în problema hirotoniei femeilor și elabo-

rarea unui Document ortodox normativ cu privire la aceasta.

6. S-a încercat punerea în discuție a Documentelor elaborate de a treia Conferință preconciliară mai ales de către patriarhul Ignatie, care n-a fost la lucrări.

Subsemnatul am respins ideea, deoarece nimeni dintre noi n-avea mandat să pună în discuție niște documente ale unui for panortodox. Noi aveam doar mandatul de a lucra în Comitetul Central, potrivit ordinei de zi a lui. Documentele Conferinței preconciliare pot fi discutate de Sinoadele Bisericilor autocefale și de o nouă preconciliară, sau la viitorul Sfînt și Mare Sinod, pentru care ele sînt documente de lucru deocamdată.

Teza mea a fost aprobată.

Pentru a se elabora o strategie ortodoxă comună, în problemele de mai sus (exclusiv punctul 6) și pentru viitoarea Adunare Generală, s-a propus o întîlnire a membrilor ortodocsi din Comitetul Central, asa cum a mai fost o astfel de întîlnire la Sofia.

Mitropolitul Pangratie de Starazagora s-a oferit imediat ca Biserica Bulgară să găzduiască din nou o astfel de întîlnire, suportînd toate cheltuielile. Propunerea a fost acceptată, urmînd a se decide ulterior asupra timpului și asupra autori-

tătii care va face convocarea.

În timpul lucrărilor Comitetului Executiv și ale Comitetului Central, Federatia Bisericilor Protestante din Elveția a organizat o recepție și o alta, guvernul Confederației elvețiene.

> Dr. ANTONIE PLAMADEALA Mitropolitul Ardealului

# PREOTUL RĂȘINĂREAN SAVA POPOVICI-BARCIANU, MARTOR AL EVENIMENTELOR DIN PRIMĂVARA ANULUI 1848

Caj fiu al vestitului preot Sava I. († 1808), care a strîns și a copiat cu o minunată caligrafie o mulțime de manuscrise și cărți, între ele și o "Istorie a românilor din Țara Ardealului", iar într-o predică rostită la 22 august 1792 înaintea credincioșilor săi spunea că "s-a simțit întru totul îndatorat a arăta izvorul seminției moastre în Țara Ardealului, unde noi sîntem rămășiță a romanilor întru această țară rămasă", la rîndul lui, și nepotul său Sava II (1814—1879) s-a simțit obligat sufletește să raporteze aceasta celor care i-au dat "însărcimarea" de a lucra "în numele națiunii" ca deputat în fața împăratului de la Viena. Întrucît abia dacă se mai cunoaște vreun caz similar, cînd de la o "obște sătească", așa ca cea din Rășinari, s-au păstrat documente scrise, care să ne ofere posibilitatea de a ne da seama mai bine despre măsura participării maselor la actele revoluționare din Transilvania anului 1848, ne-am gîndit că deși epistola care o publicăm nici nu se păstrează decît în copie, (1848, Acte recuperate ulterior, nr. 79, fost 53), totuși ca merită a fi prețuită la adevărata ei valoare.

Se știe că Sava Popovici-Barcianu fusese trimis încă de episcopul Vasile Moga († 1845) la studii la Universitatea din Viena, de aceea nu-i mirare că, după venirea lui Andrei Șaguna la cîrma Bisericii ardelene, el s-a bucurat de toată prețuirea, desfâșurînd o bogată activitate, mai întîi ca director școlar, apoi ca preot în Rășinari, funcționînd în anul 1849 precum și în 1854—56 și ca duhovnic militar, iar întrucît era și un bun cunoscător al limbii germane, el a publicat o serie întreagă de abecedare și gramatici ale limbii germane precum și un bun dicționar german-român și român-german. În același timp el a făcut mari servicii și ca profesor de teologie și în calitate de consilier episcopesc.

Dar el era și un mare patriot. Cariera lui didactică a încetat în urma faptului că Guvernul 1-a delăturat, deoarece în predarea geografiei și istoriei "era stăpînit de idei ultranaționaliste", socotind ca frați români și pe cei de peste munți. Între cunoscuții cu care coresponda era Avram Iancu însuși, despre care se știe că 1-a vizitat de 2 ori în Rășinari. Aflîndu-se în imediată apropiere de episcopul Andrei, a cărui venire în Ardeal o socotea "cu adevărat providențială" și ca pe "un dar al cerului", e firesc lucru că Sava II a manifestat mare admirație față de ierarhul său. Dar tot atît de mare a fost și atașamentul lui față de credincioșii pe care-i păstorea. Lupta dîrză dusă veacuri de-a rîndul împotriva asupritorilor feudali a creat în Rășinari o puternică tradiție, așa încît nu-i mirare că numărul participanților din această "comună liberă" pe Cîmpia Libertății de la Blaj s-a ridicat la cifra de 300. Dintre aceștiia se știe că, în afară de preculul Sava Popovici-Barcianu, a Viena doleanțele românilor, încă 3 rășinăreni: avocatul Ioan Pinciu, directorul școlar Ioan Brote și "săteanul" cu statură impozantă Șărban Jurculeț. Să nu se uite apoi că preotul Sava II a fost ales ca secretar și în Comitetul Național permanent. Înțelegem, dar, cît de adînci erau resorturile sufletești, care "îndatorau" pe acest vrednic slujitor al altarului, dar în același timp deopotrivă de devotat îndrumător al mulțimilor, să-și "facă slujba sa deplin".

Biograful său, protopopul Emilian Cioran, a publicat o parte din corespondența lui Sava II, mai ales cele 9 epistole din timpul activității sale ca duhovnic militar, care datează însă din toamna lui 1848 precum și din timpul războiului

Crimeii (din anul 1856). Cu referire la primăvara anului 1848 Sava a scris o epistolă tatălui său, preotul Daniil, în care descrie mai ales greutățile de aprovizionare ale celor plecați. În schimb, către "Comunitatea" sau "Obștea" din Rășinari el a scris cel puțin 3 epistole: una, la data de 10 mai (stil vechi), în care amintește de formarea delegației pentru împărat; a doua, din iunie, reprodusă parțial și în "Memorialul" lui Șaguna; cea de a treia, cu data de 11 iunie, cea mai lungă, este cea pe care o publicăm noi aici și din care prot. Em. Cioran a publicat numai primul aliniat. O copie din această scrisoare se află și la Institutul de Istorie Națională din Cluj.

Iată textul ei:

Viena și Pesta/11 Iunie 1848 1

#### Cinstită adunare!

Dumnezeu, carele e însuși adevărul și dreptatea, căutînd din ceriu și asupra neamului românesc și văzînd că s-au împlinit anii osîndei și a subjugării, sub care gemea de veacuri doar pentru păcatele părinților și ale strămoșilor noștri în sfatul său cel dumnezeesc, au hotărît a pune odată sfîrșit atîtor rele și apăsări ce au avut de suferit pînă acum și a-l ridica iară la treapta ce i se cuvine, ca popor ales și a-i întoarce libertatea răpită, după care de sute de ani ofta însă în zadar.²

Minutul acesta, iubiților, în care se puse pasul cel dintiiu pentru desrobirea și redobîndirea drepturilor noastre, parte pierdute, parte cuvenite după greutățile ce purtăm în această patrie, în ziua a treia din luna lui Maiu ce trecu, în care românul însetat ca cerbul de isvoarele apelor, însetat, zic, de dulcea libertate se adună la Blaj în număr de vreo 60.000, unde nesfiit și fără frică își descoperi păsurile sale înaintea lumii și să ceară dreptate. El făcu, dar, acolo, în Cîmpul libertății o petițiune sau instanță cătră Împăratul și cătră Dieta Tării în numele națiunii române întregi, a cărei puncte sînt cele următoare cuprinse mai pe scurt:

1. Națiunea română pretinde ca pe viitor să aibă neatirnarea, și în Dieta Țării să aibă reprezentanții săi după numărul poporului precum și diregători la tot felul de domnii judecătorești ori militare asemenea după numărul poporului; mai încolo cere ca să se slujească cu limba sa în toate trebile de lege sau

de judecată și în tot anul să aibă o adunare națională generală.

2. Națiunea română cere ca Biserica română să fie și să rămînă liberă, neatirnată dela oricare altă Biserică, asemenea în drepturi și foloase ca celelalte Biserici ale Ardealului. Ea cere reașezarea unui Mitropolit român aici în patrie și sinod (sobor) general sau sobor de obște pe tot anul, în care sinod să fie deputați bisericești și mirenești, prin care să se aleagă și episcopii românești slobod după mulțimea voturilor fără candidație.

 Națiunea română cere fără întîrziere ștergerea iobăgiei preste tot fără nici o despăgubire din partea țăranilor iobagi și tot deodată și a dijmelor, ca un

ce împiedecător economiei.

4. Națiunea română poftește libertatea de a putea lucra orice meșteșug și a neguțători lipsind tehurile, privilegiurile și altă stavile ce împiedecă negoțul cu țările vecine, de care se ține desființarea vămilor de graniță.

5. Națiunea română cere ca darea de s-au pus de la un timp încoace asupra vitelor, care din pricina strîmtorii hotarelor se țin și se pasc în țările vecine cu mari cheltuieli, să se șteargă cu totul și tractatele ce s-au încheiat între Prea Înalta Casă a Austriei, Poarta Otomană și Principatele românești, pentru economia vitelor, să se păzească cu toată scumpătatea.

2 Acest prim aliniat a fost publicat (în "Rev. Teol.", 1939, p. 7) de preotul

Em. Cioran: Corespondența unui preot fost și duhovnic militar...

4 A se vedea în această privință și memoriul săcelenilor publicat de noi în

"Mitrop. Ard.", nr. 5/1986.

<sup>1</sup> Desigur e vorba de un stil vechi, după cum reiese din cuprinsul scrisorii. Ea va fi fost începută la 11/23 iunie în Viena și va fi fost încheiată la 18/30 iunie în Pesta, unde Sava Popovici însoțea pe episcopul A. Şaguna.

<sup>3</sup> Despre numărul participanților la "Adunarea Națională" din Blaj a se vedea S. Dragomir: Acte și doc. privitoare la revoluția românilor din Transilvania, vol. V, p. 191, iar mai pe larg la V. Cheresteșiu: Adunarea națională de la Blaj, București, 1966.

URME DIN TRECUT

 Națiunea română cere desființarea zeciuielilor de la băile de aur sau de argint.

7. Națiunea română cere libertatea de a vorbi, a scrie și a tipări fără cen-

zură orice fel de cărți sau jurnale, ori cum le numim noi novele.

8. Națiunea română cere asigurarea libertății personale, totdeodată cere libertatea de a se aduna laolaltă și ca oamenii să nu cadă la niciun prepus dacă se adună numai să vorbească și să se înțeleagă în pace.

9. Națiunea română cere judecată de jurați, în care procesele să se facă

си дита.

10. Naţiunea română cere înarmarea poporului sau gardă naţională spre apărarea ţării dinlăuntru şi din afară şi miliţia română să-şi aibă ofiţirii săi români.

11. Națiunea cere denumirea unei comisii mestecate, compusă din români și alte nații ardelene pentru cercetarea pricinilor de hotare, și anumit românii din pămîntul crăesc poftesc ca prin o comisie mestecată neinteresată, hotarele care le-au cuprins comunitățile săsești dela cele românești să li se întoarcă românilor înapoi. Publicurile — cetățenii și orășenii din Pămîntul Crăiesc, care au cuprins munți, păduri, mori, moșii în hotarele românești, dacă nu vor putea dovedi în restimp de trei luni înaintea pomenitei comisii cu documente vrednice de credință că acelea sînt adevărată proprietate a lor, să se dea îndărăpt comunităților cu venitul lor.

12. Națiunea română cere ca clerul român întreg să se înzestreze din casa

statului, intocma cu clerurile celorlalte națiuni.

13. Națiunea română cere înființarea școalelor românești pela toate satele și orașele, ridicarea de școale mai înalte românești, în care să se poată învăța și meșteșugul; cere mai încolo seminarii pentru creșterea tinerilor celor ce voesc a se preoți și o universitate română, precum au și alte națiuni, înzestrată din casa statului.

14. Națiunea română cere ca toate greutățile țării să le poarte de obște toți

lucrătorii fără nici o deschilinire și privilegiile să se șteargă.

15. Națiunea română poftește ca să se facă o conscripțiune nouă pentru Ardeal întemeiată pe dreptate, libertate, egalitate și frățietate, adecă poftește cu, cartea legii să se prefacă după vremile de acum.

16. Națiunea română cere ca împreunarea (unirea) Ardealului cu Ungaria să nu se ia la desbatere înainte, pînă cînd Națiunea română nu se va cunoaște de națiune constituită în Dieta Tării ca și celelalte națiuni împreună lăcuitoare,

altmintrelea protestează.

Acesta e, iubiților, cuprinsul cererii românilor, care s-au făcut în Adunarea cea măreață dela Blaj. Această cerere întemeiată pe s. dreptate o au subscris în numele națiunii române întregi amîndoi episcopii și 12 secretari români aleși de națiune și împuterniciți de națiune ca să lucreze în numele ei. Această cerere între neîncetate strigări de bucurie se primi de toată adunarea și se hotărî deodată ca pentru ducerea cererii acesteia la În. Împărat și la Dieta din Cluji să se aleagă două deputăciuni și anume numărul deputaților care să meargă la Viena să stea cel puțin din 30,6 iar al celor ce vor merge la Dietă din 100 de inși, aleși din preoți, literați, nobili, militari, neguțători și săteni. Care hotărire a Adunării naționale dela Blaj pentru trimiterea deputaților la Înălțatul Împărat o am făcut cunoscută și C(institei) comunități de aici în 10 zile ale lui Maiu, în care zi se și aleasă, precum știți cu toții, de către obștea sătească trei deputați, care avînd de a se însoți cu ceilalți deputați de pre alte locuri să călătorească la Viena și în numele națiunii întregi să aștearnă numita cerere Majestății Sale Împăratului. În fruntea acestor două deputății erau rînduiți amîndoi episcopii, unul la Viena și celăalt la Cluj, cu acea însărcinare din partea Națiunii ca pe 17/29 Maiu sau pe luni înainte de Înălțarea Domnului să se afle negreșit fiecare dempreună cu deputații la locurile cuvenite, spre a putea așterne

<sup>5</sup> După *Memoriul lui A. Şaguna* tipărit de N. Popea, Sibiu, 1889, pag. 64, numărul secretarilor era 10.

<sup>6</sup> După Popea numărul lor era de 47 (o. s., p. 62).

<sup>7</sup> E vorba de prima epistolă adresată rășinărenilor, cf. E. Cioran, op. c., p. 6—7. 8 A se vedea cele spuse înainte.

cît mai în grabă cererea natiunei tot într-o zi și În(ăltatului) Împărat și Dietei. Spre a ajunge, dar, la ziua hotărîtă la Viena am trebuit să pornim de acasă tocma într-o vreme cînd nu se auzea altceva din toate părțile decît numai de tulburări și răscoale, cînd erau oamenii mai îngrijorați pentru viața și averea lor, cînd tocma se lucra pentru închiderea Cetății, noi atuncea să lăsăm toate și să călătorim în trebile neamului nostru românesc doară-l vedem cît mai curînd fericit, cît mai curînd slobod din ticăloșie. Cu ajutorul lui Dumnezeu ajunserăm, dar, în pace pe ziua numită la Viena toți deputații în număr de 28, unde înainte de sosirea noastră cu două zile se întîmplă în Cetate o răscoală urîtă între studenți, cetățeni și miliție. Spre nenorocirea noastră Majestatea Sa Împăratul, din pricina deselor tulburări, părăsi Viena și pentru reîntregirea sănătății sale călători la Insbruck din Tirol. Ce era dară să facem? Trebuia să așteptăm doar vreun răspuns dela unii deputați ai noștri care se duseseră cu cererea noastră înainte la Insbruck.10 Trecură două săptămini de așteptare zadarnică și încolo niciun răspuns nu căpătarăm; aceasta disgustă pe cei mai mulți deputați, cari se și întoarseră către casă sau îsi căutară de trebile lor, dar nici că se putea altmintrelea.

Mai rămaserăm din toti vreo 10 insi pe loc; într-aceea sosi și Măria Sa D-l nostru episcop de la Viena" si din îndemnul Prea Sfintiei Sale de a jertfi si de a face toate cele cu putință pentru fericirea nației noatre, am pornit în dumineca tuturor sfinților la Insbruck, unde ajungînd Joi, am fost așa de norocoși de în următoarea zi Vineri am dat cererea noastră chiar în mîna Maiestății Sale, a Împăratului <sup>12</sup> fiind de față și Împărăteasa și încă un ministru / de la care ne-am învrednicit a căpăta nu numai cu gura, dar și în scris înalta resoluție împărătească, pre care Măria Sa D-l nostru Episcop prin circulariul acesta voiește a se face cunoscută tuturor parohiilor sie subordonate. / aici se citește circula-riul /.<sup>13</sup>

Din această scrisoare păstorească vedeți, iubiților, cît de mult au dobîndit la cererea sa nația română peste tot, deodată în ce se ține de celelalte puncte ale cererii noastre precum darea pre vitele ce pășunează în Țară sau a regiilor pricina hotarălor și celelalte vă rog să fiți cu puțină răbdare și și acelea, vrînd Dumnezeu, în scurt timp să vor hotărî la măritul Ministeriu din Peșta, fiindcă aceste două țări, adecă Ardealul cu Tara Ungurească, s-au făcut acum numai o singură tară prin Uniune, precum se vede din Circulariul acesta ce să va citi trimis de către Ministeriul unguresc spre a se vesti tuturor locuitorilor patriei."

Ați auzit, iubiților, din această scrisoare a Ministerului unguresc, că în privința drepturilor și a libertății nu este, nu va fi și nu poate fi deosebire între neamurile ce lăcuesc această țară. Ba se zic și unguri și sași și români și oricare altă nație vor avea cu toții asemenea drepturi la domnii, la meșteșuguri, la orice fel de foloase ale Tării vom fi, dar frați cu toții în drepturile de ni se cuvin după cum purtăm și greutățile Patriei asemenea cu toții. "Uniunea" s-au pronunțiat, s-au întărit și Înaltul Ministeriu în numele Înăltatului nostru Împărat au pornit ocirmuirea Ardealului. Trebile noastre, dară, cererile, judecărțile și jălbile se vor cerceta și hotărî pe viitoriu la Înaltul Ministeriu din Budapesta, precum ați văzut din rezoluțiunea Maiestății sale ce vi s-au cetit.

Eu vă încredințez, iubiților, că noi ca deputații națiunei atît în Insbruck, cît și la întoarcerea noastră în Pesta am descoperit personal și cu gura păsurile și lipsele noastre Domnilor Miniștri, dela care am căpătat cele mai bune nădejdi că toate dorințile noastre se vor împlini, cu atîta mai vîrtos cu cît pînă acum am suferit mai mult. Au răsărit dar, și Românilor soarele dreptății, la care se poate

10 E vorba de memoriul înaintat de Bran, Cipariu, Laurian și Popasu și de rezoluția împăratului la data de 7 (resp. 11) iunie (Popea, Memorial... 132-136).

11 În 12 sau 13 iunie (Dragomir, Acte și doc. revol. 1848—49, v. V/231).

12 Memorial, p. 136-138.

<sup>9</sup> Populația Vienei era în revoluție încă din martie 1848. La 15 mai porțile cetății au fost închise. La 21 mai (st. v.) a avut loc măcelul de la Mihalt, în care 12 țărani au fost împușcați, pentru că și-au cerut pămîntul răpit de un conte.

<sup>13</sup> Prin acest "țircular" se anunța între altele ștergerea iobăgiei din Transilvania, Memorial, p. 147—150.

<sup>14</sup> E vorba de "Proclamarea" pr. ministru L. Battyani din 22 iunie 1848. (Memorial, p. 157-159).

URME DIN TRECUT

încălzi și bucura de fericitoarele lui raze. Românul de aici înainte nu mai este rob, nu mai este iobagul cutăruia, ci este fiu al patriei, este om slobod precum l-au făcut Dumnezeu și precum voește Dumnezeu să fie slobod, este cetățean al țării, precum este oricare alt locuitoriu al patriei, ungur sau sas, slobod de a purta orice domnie în țeară, numai hărnicie să aibă spre aceasta, slobod de a lucra orice meserie numai dacă o au învățat. Nouă, prin urmare, ni s-au deschis un cîmp mai larg de fericire. Oamenii noștri cei învățați vor ajunge mai lesne la diregătorii și domnii și ne vor putea ajuta și pre noi în lipsele noastre. E de lipsă, dar, fraților, ca noi acest timp de acum, care ne făgăduește atitea foloase, să nu-l petrecem în zadar, să nu fim așa de nepăsători, ci să-l întrebuințăm spre folosul nostru: "Lucrați, zice Evanghelia, pînă e ziuă, lăpădați de la voi lucrurile întunericului" (Ioan 12, 35), adecă prostia, neștiința "și vă îmbrăcați în haina luminii", care e înțelepciunea. "Scoală-te, ia-ți patul și umblă".

Noi de ici încolo începem o viață nouă în istoria lumii; e de lipsă, dar, să ne prefacem, să ne prenoim și noi în fapte, în năravuri. E de lipsă să ne deșteptăm din somnul cel de moarte", în care am dormit sute de ani pînă acum ca morți și "să dăm dovezi" învederate lumii că nu sîntem așa de ticăloși precum ne-au socotit lumea pînă acum, să ne arătăm în faptă că ne tragem soiul și sămînța dela un popor puternic și lăudat, dela Romani, carii pentru apă-

rarea patriei și libertății își punea și însăș viața.15

Fraților, vă rog pentru numele lui Dumnezeu să ne înțelegem laolaltă în această vreme, cînd Românii sînt puși pe drumul înaintării, cînd patria ne chezășuește tot binele, să ascultăm și să urmăm sfatul celor mai înțelepțiți și mai pricepuți, cari ne voesc binele, fericirea și mărirea noastră. Să lăsăm împărecherea, ura, pisma, zavistia, atîtea pedepse ale Cerului, ce vin asupra unui neam bătut de rele și să ne unim cu toții într-un cuget, într-o năzuință, spre binele de obște. Fraților, să luăm lucrurile precum sînt, să nu le tot sucim, să nu tot căutăm la pricini și acolo unde nu sînt, să nu cîrtim toate pînă și faptele care în sine sînt bune. Aduceți-vă aminte ce zice sf. Evanghelie: "Toată cetatea ce se împăi echează între sine, piere" (Mat. 12, 25). Ați auzit din rezoluția împărătească voia Prea Înălțatului nostru Împărat ca să încungiurăm toate cele ce nasc împărechere, sfadă și altele de feliul acesta și să trăim în dragoste și în bună înțelegere cu toți compatrioții noștri, fiindcă numai în chipul acesta vom putea înflori și noi, vom fi ca un pom răsădit lîngă isvoarele apelor și ne vom bucura în pace de foloasele, drepturile și bunătățile ce le-am dobîndit.

Fraților, noi am intrat de acum în asemenea drepturi, care le au și celelalte nații împreună locuitoare, să vedem dară ce au făcut și ce fac aceste nații
pentru apărarea drepturilor lor, aceea să facem și noi! vedem că se înarmează
ei, să ne înarmăm și noi," de vreme ce prin înalta resoluție împărătească ni s-au
dat și nouă voie și slobozenie spre a ne putea înarma. Dacă s-au înarmat ei
pentru asigurarea patriei, să ne înarmăm și noi pentru apărarea ei. Voi vedeți,
iubiților, că mai toată lumea e turburată, că toți prind la arme fără osebire!
domni, țărani, bogați, săraci, bătrîni, tineri, apoi noi ce mai așteptăm? Sintem
noi doară mai buni decît ceilalți oameni? Să ne fie rușine că am rămas numai noi
singuri în lume, care nu ne-am putut îndupleca pînă acum a lua arme de bună
voia noastră. Să lăsăm, fraților, la o parte acea temere, acea frică deșartă de
carea sîntem stăpîniți astăzi și să ne înarmăm și noi pentru apărarea tronului
vrednici de drepturile și foloasele ce am dobîndit și vom mai dobîndi. Acum, în
aceste timpuri turburate, avem o îndoită datorie de a ajuta patriei din toate
puterile noastre, ca mai tîrziu să ne folosim mai chiar de bunătățile libertății,
care ni s-au dat.

<sup>15</sup> Se știe că încă în 1792 tatăl preotului Sava Popovici-Barcianu susținea într-o predică celebră romanitatea poporului român (I. Lupaș: Studii, conferințe și comunicări ist. I, București, 1927, p. 375—389).

<sup>16</sup> Aici se face aluzie la pasivismul recomandat de tineretul antiunionist în frunte cu Tr. Laurean, despre care vorbește Şaguna în *Memorialul* său, p. 139 și urm. Vezi S. Dragomir, op. c., p. 227—240.

<sup>17</sup> Înarmarea gărzilor naționale fusese hotărîtă în punctul 10 al Adunării Naționale de la Blaj, cum s-a spus și în această epistolă.

Eu încheiu acest cuvînt al meu cu vorbele prea bunului nostru arhipăstor sufletesc<sup>11</sup> "Fiți credincioși, în(ălțatului) Împărat, credincioși Țării și ascultători de mai marii voștri precum ați fost și pîn' acum. Să avem, iubiților mei, dragoste frățească, atît între noi, cît și către celelalte nații cu noi lăcuitoare, ca împreună să ne putem îndulci de bunătatea țării noastre și chiar împreună cu ele cu unite puteri să apărăm patria noastră de vrăjmații ei, precum am făcut și pînă acum. Știe lumea, iub(iților), cumcă totdeauna cînd au amerințat nenorocire pe dulcea noastră patrie, românul totdeauna au fost gata spre apărarea ei, cum au apărat împreună cu celelalte popoare cu însăș vărsarea sîngelui, țeara, carea încă îi era mașteră; cu cît mai vîrtos va face aceasta acum, văzînd că patria îl strînge la peptul său adevărat mămesc și-l declară de al său adevărat fiu", lîngă care dulci și de mare însemnătate cuvinte îngăduiți-mi să mai indirept și eu cătră voi, iubiților, două-trei cuvinte și așa a-mi încheia cuvîntarea: fiți ascultători întru toate prea bunului nostru arhiereu și vă plecați voiinței lui, dați mulțămită lui Dumnezeu că ne-am învrednicit de a avea în aceste timpuri grele un părinte, care, cu nespusă rîvnă ziua — noaptea, din toate puterile luptă pentru fericirea poporului grijei sale încredințat, carele ca un bun ostaș se luptă pentru causa cea direaptă a Românilor. Mai pre urmă, binecuvîntați, aveți în cinste și mulțămiți tuturor acelor români zdraveni care au lucrat și pînă acum și vor lucra în viitoriu pentru fericirea nației române. Sprijiniți după puteri pașii lor, ca așa să se pogoare binecuvintarea lui Dumnezeu peste fiii cei mulțămitori, preste neamul românesc.

Pr. prof. T. Bodogae

#### DIN FONDUL ARHIVISTIC IOAN LUPAŞ

La Biblioteca Mitropoliei Ardealului din Sibiu se păstrează Fondul arhivistic I. Lupaș, ce posedă o valoare documentară deosebită atît pentru cultura cît și pentru istoriografia românească. În decursul timpului I. Lupaș a purtat o vastă corespondență cu personalități din țară și de peste hotare, prin intermediul căreia aflăm noi amănunte referitoare la viața culturală, politică și bisericească din perioada interbelică.

Fondul menționat înserează peste 5000 de poziții, cuprinzînd în cea mai mare parte corespondență adresată lui I. Lupaș, fiind ordonată alfabetic și cronologic: mareșalul Averescu, mitropolitul N. Bălan, L. Blaga, V. Braniște, N. Cartojan, mitropolitul N. Colan, patriarhul Miron Cristea, C. C. Giurescu, O. Ghibu, O. Goga, V. Goldiș, N. Iorga, I. Maniu, A. Oțetea, P. P. Negulescu, S. Pușcariu, C. Rădulescu-Motru, P. P. Panaâtescu, Șt. Pascu, D. D. Roșca, T. Vianu și alte personalități. De asemenea se păstrează o corespondență bogată provenită de la Academia Română, Asociația transilvană, Societatea culturală Transilvania, Liga antirevizionistă, Societatea de Radiodifuziune etc. Din corespondență reiese sprijinul acordat de I. Lupaș unor tineri silitori, în vederea formării lor ca istorici valoroși: M. Dan, C. Daicoviciu, A. Decei, C. Göllner, I. Moga, A. Oțetea, Șt. Pascu și alții. Cînd un istoric se va hotărî să elaboreze monografiile celor două școli de istorie de la Roma și Paris, în acest fond va descoperi foarte multe date inedite.

Împlinirea la 3 iulie 1987 a două decenii de la stingerea istoricului și slujitorului devotat al bisericii Ioan Lupaș, ne-a determinat să semnalăm existența fondului și în același timp să prezentăm o infimă parte a acestuia și anume corespondența primită de la mitropolitul Nicolae Bălan.

18 Aici se citează din "țircularul" lui Şaguna.

<sup>19</sup> Impresionante sînt cuvintele cu care admiră patriotismul neabătut al lui Şaguna: "Eu pe toată întîmplarea rămîn statornic în propusul meu, nici că mă voi întoarce mai curînd la familia mea pînă nu voi face destul (=voi împlini) însărcinării mie de cătră națiune dată".

20 Aluzie la conducătorii aleși de Adunarea Națională de la Blaj.

### Frate Lupaş,

Ieri a fost la mine un anumit d. C. Cernăianu, autorul scrierii de ocară a

trecutului nostru bisericesc: Biserica și românismul.

Am aflat de la dînsul cum l-ai tratat cu ocazia înmormîntării fie iertatului Am ajar de la dinsu cum t-ai tratar cu ocuzia uniformiturari jie tertatutat părinte Dr. Aug. Bunea, și mi-a plăcut. I-am dat și eu o lecție la fel. E un agent al propagandei papiste, care pășește în biserica ortodoxă din Țară tot cu mai multă îndrăzneală. Azi am primit o broșură, intitulată Propaganda papistă și întîmplările bisericești de azi, în fruntea cărora stă avocatul trecut la biserica papistă: Marin Theodorian. De cumva nu ai cele scrise în această chestie, ți le pot trimite eu, deoarece cred că ar fi bine să luăm și noi cuvîntul. Îndeosebi, cred că nu ar trebui să lași fără răspuns scrierea tendențioasă a lui Cernăianu, precum am și aflat de la el că ai de gînd să faci. Eu cu plăcere ți-aș publica în Revista Teologică răspunsul, dar chestia de căpetenie e să-l dai, oriunde.

Eu încă voi scrie în contra propagandei stricăcioase, față de care cei din Eta tita voi scrie in contra propagatatei strictacione, piqu de care care care fara, îndeosebi profesorii de la facultatea de teologie, nu se apără cum ar fi datori. În sensul propagandei lucră două reviste: "Vestitorul" și "Biserica română". Aceasta din urmă, în numărul cu care și-a dat sufletul, acuză pe mitropolitul Atanasie de grave fapte imorale, care nu pot crede să fie adevărate. De la Cernăianu am putut afla, că e pusă la cele o întreagă campanie, cu scopul ca să răstoarne pe ambii mitropoliți ai Țării.

Deplorabile stări! Ne umplu inima de durere.

Cînd vei veni cu vreo ocazie la Sibiu, te-aș pune în curent cu toate.

Nu întîrzia cu răspunsul. Cu frăție! Bălan

Trăiască Cristea! Si sora lui Semproniu!

(Fond I. Lupaş, nr. 291)

Sibiu, la 1 iunie n. 1923

### Iubite părinte Lupaș,

Am primit scrisoarea Sfinției Tale și-ți mulțumesc că ai primit a ținea discursul festiv cu ocazia serbării semicentenare de la moartea mitropolitului

Ești cel mai indicat să ții acel discurs și noi doream ca biograful marelui ierarh al nostru să ne vorbească despre cel sărbătorit, ca festivitatea să se desfășoare cu cît mai multă demnitate.

Noi am alcătuit programul festivităților pentru două zile:

1. Sîmbătă, în 30 iunie st.n., festivitățile se vor desfășura în Sibiu, avînd 1. Simbata, în 30 iune st.n., festivitățile se vor desfașură în Sibiu, avină caracter mai mult pentru intelectuali: Liturghie solemnă, cu participarea ierarhilor ortodocși din toată țara, apoi parastas. La parastas voi vorbi eu și, probabil, și ierarhi din celelalte părți ale bis. noastre. Pe urmă masa comună (banchet). În dup-amiaza acelei zile, la orele 6, va fi festival în biserica catedrală,
cîntind un cor mare sub conducerea profesorului Timotei Popovici cîteva piese
religioase bine alese și studiate, iar în centrul festivalului va sta discursul festiv
al Frăției Tale. Am contemplat ca acel festival să fie punctul artistic-intelectual culminant al tuturor festivităților.

Uitasem să amintesc că festivitățile vor fi deschise încă vineri seara, în 29 iunie st.n., prin o ședință festivă a Societăților "Andrei Şaguna" ale ele-

vilor Seminarului și a Școalei Normale "Tinerimea înainte"!

Am luat dispoziții ca să împodobim cît se va putea mai frumos catedrala, în care la festival vor fi așezate scaune, iar la locuri potrivite să atîrnăm pe lîngă tabloul lui Șaguna, și portrete, aduse anume spre acest scop din celelalte centre bisericești, ale unor ierarhi ca: Antim Ivireanu, Veniamin Costache, Silvestru Andrievici (Bucovina), al cuiva din Basarabia etc.

Prin urmare Te rog să prepari un discurs pentru intelectuali, care, nu mă

îndoiesc, va fi la înălțimea celui sărbătorit.

2. Duminică, a doua zi în 1 iulie st.n., vom face serbări în Rășinari, avînd caracterul unei festivități pentru popor. Liturghie în biserica mare (pe care o renovăm), parastas la mauzoleul mitropolitului Andrei, slujind ierarhi și preoți din toate părțile. Aici voi ținea eu un cuvînt pentru popor, apoi vor urma discursurile delegaților: Academiei, Universităților, Guvernului, Asociației noastre, Facultăților teologice și seminariilor, a Societății românilor macedoneni, a unui mirean al nostru (reprezentînd poporul mitropoliei), al unui preot bătrîn sfințit de Șaguna (reprezentînd preoțimea rurală) etc. etc. Va fi de față popor mult din toate părțile și acum chibzuim să facem, pe o livadă deschisă, o mare masă de obște, binecuvîntată de toți ierarhii prezenți.

Participarea Curții Regale a rămas să o sondez în zilele apropiate, mergînd la

București.

Pentru portretul lui Șaguna am luat dispoziții la Drotlef. Datoria broșurii vom aranja-o.

Dacă ne mai poți sugera o idee bună pentru completarea programului, primim

Cu binecuvîntare și iubire

Mitropolit Nicolae

Memoriile mitrop. Andrei sunt la tipar și vor apare — după copia arhiereului vicar Pușcariu, căci originalul nu l-am găsit oricît am întrebat după el în decurs de vreo 2—3 săptămîni.

(Fond I. Lupas, nr. 292)

Cabinetul Mitropolitului Ardealului

Sibiu. în 20 IV 1926

Iubite domnule ministru,

În Monitoriul oficial Nr. 75 a.c. la pag. 4807 s-a publicat concurs pentru postul de Inspector General Sanitar al Regiunei XI sanitare — Cluj.

La acest post va petiționa și Dr. Basil Bașiota, de prezent prim medic al

județului Cluj.

Nu știu ce concurenți vor mai fi la acel post. Te rog însă foarte mult, ca să faci tot posibilul ca la acel post să fie numit Dr. B. Bașiota, care este un foarte bun medic, cunoscător al împrejurărilor și administrației de la noi. El este cel mai bun prieten de copilărie și pînă astăzi al meu și mi-ai face o deosebită bucurie mie, dacă acest cuvînt al meu ar contribui la numirea lui.

Aici în județ lucrurile merg bine. Îmi spun preoții veniți la mine din diferite părți, că e necesar să luați contact cu poporul în cît mai mare măsură.

Dr. B. Başiota ți-ar putea fi folositor și în propagandă, mai ales în județul Clujului, dar prin corpul medicilor și în alte părți.

Cu binecuvîntări și cu toată dragostea

Mitropolit Nicolae

(Fond I. Lupas, nr. 293)

Cabinetului Mitropolitului Ardealului

Sibiu, în 8 VI 1926

Iubite amice,

Am primit ordinul de plată pentru cele 500.000 lei, ce ni le-ai dăruit pe seama așezămîntului "Cîrja bătrînețelor" din Săliște. Vom proceda după indicațiile date în scrisoarea ce mi-ai predat la întîlnirea noastră din București.

În duminica trecută n-am fost la Săliște fiind timpul nefavorabil pentru sfințirea capelei din pădure. Voi amîna-o pînă ce se va însenina vremea. Cu acea ocazie voi vesti poporului organizarea noului așezămînt al dragostei creștinești, din dărnicia celui ce i-a păstorit, iar acum iubește cu fapta de la locul ce-l ocupă.

Eu îți mulțumesc attît în numele meu și al Consistoriului, cît și al celor ce așteaptă mîngăiere de la "Cîrja bătrînețelor". Am rămas duios impresionat cînd mi-ai spus că, întorcîndu-te de la Palat, după depunerea jurămîntului ca ministru, te-ai gîndit, oare prin ce ai putea face un bine bătrînilor și cum ai putea organiza căminul lor din Săliște. Acum îmi dai dovada că știi trece la fapte.

Dumnezeu să-ți ajute și să-ți răsplătească cu darul și binecuvintările Sale tot

binele ce-l vei face pentru neamul, țara și sfînta noastră biserică.

Eu mă cuget, cum să aducem în mai strînsă legătură preoțimea cu problemele Min. ocrotirilor sociale așa cum mi-ai amintit pe urmă. În genere, evenimentele din urmă mi-au dat îndemnul de a strînge și mai mult rîndurile preoțimei și a înălța conștiința ei și a întări disciplina ei, precum și legăturile ei cu poporul, ca să nu poată fi anihilată acțiunea preoțimei de toți demagogii zilelor noastre.

Îți trimit o rugare pentru Măn. de la Sîmbăta. Dacă din bugetul anului curent nu mai ai disponibilități, te rog să nu uiți în bugetul viitor. Gindul meu este să fac acolo o instituție mare și cu rosturi precise și înalte în biserica noastră.

Cu binecuvîntări și cu iubire

Mitropolit Nicolae Mitropolit Nicolae

(Fond I. Lupaş, nr. 294)

Zürich, 24 VIII 1926 Din drum spre Berna (spre a participa la conferința de continuare a congresului din Stockholm), călduroase salutări. (Fond I. Lupaş, nr. 295)

Cabinetul-year of pertugues by the control of the c Mitropolitului Ardealului — Labrada sa mana ang Sibiu, în 24 IV 1928

lubite părinte Lupaș, proposite lubite părinte lupaș,

Am primit la timp scrisoarea Frăției Tale, dar plecînd la Păltiniș, îndată după înapoierea mea de la București, pe urmă venind sf. Sărbători, n-am avut răgaz să-ți mulțumesc pentru cuvintele ce mi le-ai adresat.

O fac acum — și te rog să crezi că, în mijlocul atîtor oameni care și-au schimbat părerile de la o zi la alta, simt o adevărată satisfacție sufletească văzînd că mai sunt și de aceia care prețuiesc consecvența logică și morală, mai ales în atitudinea lor fată de sf. biserică.

N-am rămas mîhnit pentru că nu s-a luat în legea cultelor ceea ce pe bună dreptate ceream, ci am rămas îngrijorat făcînd cunoștință cu atita slăbiciune a oamenilor, cum eu nici bănui nu o puteam.

Mă bucur că preoțimea noastră mi-a înțeles cuvîntul și o văd cu moralul ridicat, tocmai în urma atitudinei energice cu care am dus pînă la sfîrșit lupta. Domnul să fie cu noi!

Cu binecuvîntări și cu iubire

Domnul să fie cu noi!

### Mitropolit Nicolae

P.S. Te rog comunică-mi dacă nu ar fi prea întîrziată scrisoarea deschisă ce mi-ai trimis.

(Fond I. Lupaş, nr. 296)

Cabinetul

Mitropolitului Ardealului

24 III 1933

Iubite domnule profesor.

În săptămîna trecută, înainte de plecarea mea la București, am lăsat să ți se trimită 1000 de exemplare din brosura în care mi-am publicat discursul tinut la Cluj în 5 martie c. cu ocazia adunării de constituire a "Frăției Ort. Române". Te rog să împarti acele exemplare tinerimei noastre de la Universitatea din Cluj, ca dar din partea mea si cu arhieresti binecuvîntări pentru duhovniceasca crestere în ortodoxie a iubitei noastre tinerimi.

Pe Frăția Ta te rog să primești mulțumirile mele pentru scrisoarea ce mi-ai

trimis cu ocaziunea plecării mele din Cluj.

Cu arhierești binecuvîntări și cu cele mai calde simțăminte de iubire:

Mitropolit Nicolae

(Fond I. Lupas, nr. 197)

Cabinetul Mitropolitului Ardealului Sibiu

5 I 1936

Iubite părinte Lupas.

Mulțumesc din toată inima pentru urările de Anul Nou și te rog să primești și din parte-mi cele mai calde urări de A.N. și de ziua onomastică.

Despre starea sănătății P. Sfințitului Episcop Nicolae am primit informațiuni de la dl. Dr. Manta la fel cu cele ce mi le-ai comunicat Frăția Ta, Cu organismul slăbit de boală și de bătrînețe se pare că nu va mai putea rezista mult timp. Tot ce mai pot face medicii, în acest stadiu al boalei, e să-i ușureze suferințele.

Am fost impresionat de grija cu care se gîndeşte la succesiunea în scaunul

episcopal, după ce Dumnezeu îl va chema la sine.

E foarte bine că a avut prudența de a nu-și exprima în această privință nici o dorință, în testament. Nu e obiceiul ca ierarhii să indice pe succesorii lor, fiindcă actul alegerii de episcop, apărat de biserică prin canoanele ei cu toate cuantele libertății, nu este numai o lucrare a oamenilor, ci și efectul inspirației de sus și a chemării Celui Prea Înalt. Simțul realității, care l-a avut în totdeauna, nu l-a părăsit nici în mijlocul

suferințelor prin care trece. A eliminat candidaturi care astăzi nu pot fi luate în combinație și s-a oprit cu gîndul la bărbatul care prin întreg caracterul său este

o nădejde mare pentru biserica noastră.

Părintele Colan este astăzi omul cel mai potrivit pentru a lua succesiunea în eparhia Clujului. Eu mă voi lipsi de el cu mare greutate, fiindcă îmi este mîna cea dreaptă întru îndeplinirea misiunii mele, dar în interesul bisericii voi aduce această jertfă.

A fost reclamat și pentru scaunul de la Arad, dar a refuzat, deși i s-au dat

cele mai serioase promisiuni de sprijin.

Cred că la Cluj s-ar decide să vină, dar numai dacă dorința solidar exprimată a eparhiei s-ar îndrepta cătră el. Te rog deci să militezi în acest sens, la timpul său, căci va trebui să înlăturăm piedici. Subliniez cuvîntul piedici, fiindcă în scris nu pot să-ți comunic ceea ce mi s-a spus cu ocaziunea investiturei celor doi episcopi noi, în ziua de 21 dec. anul trecut, la București.

Fiindcă ai vorbit cu P. Sf. Episcop Nicolae despre testamentul lui, îți comunic un lucru cu totul confidențial, și te rog să fii foarte atent la el, în interesul moral al bisericii și pentru prestigiul P. Sf. Sale.

Părintele Morușca, astăzi P. Sf. Episcop Policarp al Americii, mi-a comunicat în anii trecuți, că a vorbit cu econoama P. Sf. Episcop Nicolae despre testamentul P. Sf. Sale și cu aceea ocaziune econoama i-ar fi spus despre testament: "èn is benne vagyok." N-ar fi exclus ca P. Sf. Sa să-i fi asigurat acelei printr-o dispoziție testamentară, existența, după moartea P. Sf. Sale. Eu nu mă gîndesc la partea materială, ci la latura morală a lucrului. Nu e bine ca în testamentul unui episcop URME DIN TRECUT

să se cuprindă asemenea dispozițiuni. Dacă mai e posibil, Te rog cearcă să găsești chiar de la P.Sf. Sa starea lucrului și eventual să-l determini la o modificare, dacă va fi cazul.

În orice caz însă, te rog să fii prezent la deschiderea testamentului și să iei măsuri ca să se treacă cu discreție peste o astfel de dispoziție, dacă s-ar găsi, ca

nicidecum să nu ajungă în publicitate.

Cu arhierești binecuvîntări și cu cele mai calde simțăminte.

Mitropolit Nicolae

(Fond I. Lupaş, nr. 298) a valu and the burner cases tables beginning to post immunation to In the army street, and receiped from the problem overload barries from the fall fill

Cabinetul
Mitropolitului Ardealului
Sibiu

10 IV 1936

Iubite amice Lupas,

Lucrasem întocmai în sensul vederilor arătate în scrisoarea ce mi-ai trimis. Dintr-o conversație ce am avut cu Dl. Min, Lapedatu am rămas cu aceeași impresie a nehotărîrii și astfel sosind acasă am dat îndemn păr. Colan să ieie contact personal, pentru a înlătura nedumeririle. D. Ministru încă nu i-a arătat ocaziunea pentru a sta de vorbă.

Termenul alegerilor e fixat, cum am auzit chiar astăzi în ziare, pe sfîrșitul

lui aprilie.

Pînă atunci mai e timp pentru buna pregătire. Cu arhierești binecuvîntări și cu urări de sfintele sărbători ale Învierii Hristos a înviat!

Mitropolit Nicolae Domnului.

(Fond I. Lupaş, nr. 299) at the his economic lighter mornithments, within a processor springer of the fa-

Cabinetul
Mitropolitului Ardealului Sibiu, în ajunul Sf. Nicolae 1938 Sibiu 19 - I Burton I manufi ke man tahung dalam dalam di kemala

Prea Cucernice părinte Lupaș, Mult prețuite domnule profesor și iubite amice,

În vara anului trecut citindu-ți la Păltiniș cartea scrisă cu atîta suflet despre Istoria Unirii românilor, am rămas stăpînit de dorința vie de a putea pune în mîna preotimii si a tineretului nostru o carte scrisă la fel și despre Istoria noastră bisericească.

Această fierbinte dorință a inimii mele am avut prilej să ți-o comunic chiar în catedrala încoronării din Alba Iulia, cînd ne-am întîlnit la festivitatea dezvelirii monumentului Horea în noiembrie 1937. M-am bucurat nespus de mult văzînd că îndată te-ai declarat gata să primești sugestia și să te apuci de lucru cînd îți vor îngădui împrejurările.

Știu că ai destule gînduri și felurite proiecte de realizat. Cu toate acestea te rog stăruitor să nu pui la uitare nici dorința mea, ci să-ți întocmești astfel lucrurile, acum în armistițiul politicesc, ca într-un viitor nu prea depărtat să-mi poți trimite manuscrisul pe care-l voi tipări în cele mai bune condițiuni în Tipografie noastră Arhidiecezană, unde a apărut și întîia ediție din Istoria bisericească de la 1918.

Nu mă îndoiesc nici o clipă că vei reusi cu ajutorul Tatălui ceresc să ne dai o istorie bisericească natională, scutită de enormul balast al datelor cronologice îmbîcsite, a căror mulțime înspăimîntă pe cetitor și-l face "să nu vadă pădurea de uscături".

Citind Istoria Unirii românilor am simțit o adevărată plăcere și reculegere sufletească, văzînd în ce orizonturi largi și senine ai izbutit să așezi evenimentele și personalitățile istorice, a căror înfățișare nu ai lăsat-o să se piardă în mărunțișuri inutile și te-ai silit s-o ții totdeauna la suprafața celui mai viu și palpitant interes. Așa aș dori să fie și Istoria Bisericii Române scrisă, din baerile inimii, cum zice poporul, cuprinzînd numai ceea ce este esențial, instructiv și de netăgăduit folos sufletesc din vastul material documentar al trecutului nostru bisericesc atît de zbuciumat. Cred că nimeni altul n-ar reuși să ne dea o operă ca aceasta.

În așteptarea unui răspuns care va produce nespusă bucurie între toți fiii bisericii noastre,

Odată cu arhierești binecuvîntări, rog primește expresiunea sentimentelor mele de afecțiune și multă prețuire.

† Nicolae arhiepiscop și mitropolit

Cluj 15 XII 1938

În. P. Sfințite!

Răspunsul meu la scrisoarea din "ajunul Sf. Nicolae" nu poate să fie decît afirmativ, cum a fost și cel dat cu graiul în Catedrala încoronării din Alba Iulia, cind mi-ați împărtășit pentru întîia dată dorința de a tipări la Sibiu o carte de istorie bisericească asemănătoare cu Istoria Unirii românilor. Din aceasta s-au vîndut cele 10.000 exemplare uimitor de repede, în 3/4 de an, așa încît editura Fund. Regale Principele Carol din București s-a văzut îndemnată să o retipărească în toamna acestui an în același număr de exemplare.

Aș avea o adevărată mulțumire sufletească dacă revizuind cartea mea de ist. bis. tipărită la Sibiu în 1918 și vîndută de asemenea foarte repede, aș reuși s-o amplific și pun la punct, valorificind rezultatele scoase la iveală prin cercetările celor din urmă două decenii, ca să poată fi de folos atît preoților luminați din tot cuprinsul Țării întregite, cît și profesorilor de la academiile noastre de teologie și de la școalele secundare — pentru intensificarea părții educative a învățămîntului istoric-religios.

Nu voi pune deci în uitare dorința în.P.Sf.Tale. Am însă o rugăminte: cît mai desăvîrșită discreție asupra acestei chestiuni pînă în clipa, cînd îmi va ajuta bunul D-zeu să Vă prezint mss-ul bun de imprimat!

An nou plin de bucurii duhovnicești! Cu salutări cordiale:

I. Lupas

(Conceptul răspunsului lui I. Lupaș) Fond I. Lupaș, nr. 300 și 301

Cabinetul Mitropolitului Ardealului Sibiu

31 oct. 1946

Iubite părinte Lupaș, Te rog să treci astăzi pe la mine, aducîndu-mi și scurtele notițe, de care te-am rugat.

În urma convorbirii telefonice ce am avut ieri cu Dl. Prim-ministru Groza, s-a fixat pe ziua de 8 noiembrie sfințirea bisericii Sf. Nicolae din Brașov.

Cu cele mai călduroase simțăminte.

Mitropolit Nicolae

(Fond I. Lupas, nr. 302)

Mihai Sofronie

# Însemnări, note, comentarii

## TEOLOGIA ELIBERARII, PROBLEMA PUSA EUROPEI?

— Conferința capelanilor studenților din Europa —

Secolul nostru este cunoscut în contemporaneitate prin mari schimbări și prefaceri în viața lumii. O serie de popoare și-au văzut visul cu ochii, după secole de lupte și așteptare, eliberîndu-se de sub stăpînirea altora. Fazei de eliberare colonialistă sau imperialistă i-a urmat cea socială, etapă cu etapă, dezrobind omul de exploatarea semenului său. Însă, cu toate eforturile și în pofida timpului care s-a scurs, mai sînt încă mulți oprimați care speră în "ziua cea mare" a eliberării. Această așteptare a generat și în Teologie o grăbire a procesului eliberării creștinilor de exploatatori. Acesta este și scopul Evangheliei care pune-n centrul misiunii sale eliberarea omului de păcat, care-și trage obîrșia din egoism, din nesocotirea dreptului celuilalt la viață și darurile cu care ea este înzestrată. Numai atunci cînd se realizează armonia izvorîtă din echitate socială se poate vorbi de comunitate creștină autentică. Așa s-a și născut comunitatea de la Ierusalim, după Cincizecime. (F. Ap. II).

Creștinii devin astăzi din ce în ce mai angajați în procesul realizării dreptății umane, implicînd învățătura evanghelică în cazuri concrete de slujire a omului. Numai un creștinism preocupat de problemele contemporaneității și activ de pe pozițiile sale speficice, care contribuie la îmbunătățirea realațiilor dintre oameni, este astăzi urmat de credincioși. Desigur, trebuie subliniat că menirea principală a creștinismului, în cazul nostru, a Bisericii, este cea sacramentală de sfințire a lumii și conducere a credincioșilor pe drumul virtuții, spre Împărăția lui Dumnezeu. Însă drumul începe aici și presupune angajare deopotrivă în aspectul social al vietii.

Biserica Ortodoxă, prin echilibrul dintre contemplație și acțiune, între rugăciune și lucrare, a evitat în decursul timpului excesele și-ntr-o direcție și-n alta. S-a prevalat de "dreapta socoteală" ținînd talerele balanței drepte, între Cer și Pămînt, între Dumnezeu și om, între iubire și dreptate, între slujirea lui Dumnezeu și-a oamenilor. De aceea n-a ezitat atunci cînd a fost chemată de momente istorice să ridice glasul, ca și Iisus Domnul, împotriva nedreptăților sociale. Locul i-a fost lîngă cei ce-au luptat pentru ștergerea păcatului atît de greu al exploatării. În acest fel eliberarea omului s-a făcut în timp și cînd condițiile sociale au fost prielnice, Biserica nelipsind de la această bătălie, prin forțele-i specifice. Așa se face că în momentul cînd în lumea Americii Latine creștinii au făurit "Teologia eliberării", cu scopul realizării dreptății sociale, la noi lucrul era deja de mult realizat, fără o teologie specială. Nici n-ar fi fost necesară, căci toată Teologia ortodoxă este slujitoare, diaconică, ajutătoare a eliberării umane de păcat și de consecințele sale sociale. "Teologia eliberării" face parte din gama mai extinsă a teologiilor genitivale: teologia radicală, teologia secularizării, teologia politică, teologia neagră și teologia creștină africană.

Biserica Ortodoxă Română, fără a minimaliza aceste noi accente în teologia contemporană, a căutat la vreme să-și exprime punctul de vedere, atît prin studii, cît și prin organizarea de conferințe cu caracter ecumenist, angajînd astfel teologii, într-un spirit de solidaritate cu creștinii oprimați din lume, la găsirea locului Bisericii în această direcție.

Pe scurt, Biserica noastră acreditează o atitudine echilibrată, moderată, față de "Teologia eliberării", socotind-o drept teologie contextuală sau, așa cum s-a exprimat înalt Prea Sfințitul Mitropolit Antonie, "teologie de circumstanță", pentru că în momentul în care situațiile din lume s-ar îmbunătăți ea n-ar mai fi necesară,

Teologia, pentru Biserica Ortodoxă, înseamnă ceva mai mult și din aplicarea

ei în viața creștină bineînțeles că nu lipsesc nici metodele sau mijloacele de realizare a dreptății sociale. Teologia trebuie să aibă sursa în Revelație și nu în

situații de moment, generate de oameni.

Dreapta orientare a Bisericii noastre în slujirea lui Dumnezeu și a oamenilor a făcut posibilă participarea unui delegat, în persoana Pr. Casian Crăciun, spiritual la Institutul Teologic din Sibiu, la Conferința Capelanilor Universitari din Europa. Conferința s-a ținut între 17—22 mai 1987 în Spania, la Palma de Mallorca și a avut ca temă tocmai "Teologia eliberării, problemă pusă Europei?"

Ca și celelalte organizații internaționale bisericești din cadrul C.E.B., Conferința capelanilor europeni, în strînsă legătură cu Federația Mondială a Studenților Creștini, militează pentru idealul cel mai scump nouă, creștinilor: realizarea unității "ca toți să fie una" (In. 17, 21) și lumea să creadă. În spiritul acestei conștiințe comune s-au desfășurat lucrările Conferinței de la Palma de Mallorca.

Au participat 75 de delegați aparținînd Bisericilor: Ortodoxă, Romano-Catolică și Protestantă, din următoarele țări: Austria, Marea Britanie, Cehoslovacia, Danemarca, Elveția, Finlanda, Franța, Republica Federală a Germaniei, Republica Democrată Germană, Italia, Norvegia, Olanda, Polonia, România, Spania, Suedia, Statele Unite ale Americii, U.R.S.S. și Ungaria.

După împlinirea formalităților organizatorice și constituirea comitetelor și

grupelor de lucru s-a trecut la lucrările propriu-zise ale Conferinței.

Pentru început a fost invitat să susțină conferința principală, în legătură cu tema "Teologia eliberării", prof. José Ignacio, Gonzáles Faus, S. J., de la Universitatea din Barcelona. Cunoscător al "Teologiei eliberării", dar și al Americii Latine, Prof. José a prezentat complexitatea situației și-a contextului în care a apărut acel curent teologic. Lupta pentru dreptate socială este cauza principală a "Teologiei eliberării" și Biserica, după părerea lui José Gonzáles, trebuie să se angajeze în aceea ce el numește "a doua Reformă", sub deviza: "Tu ești Dumnezeul săracilor!", sau "Dumnezeu se îndreaptă către cei săraci!"

În partea a doua a referatului s-au subliniat punctele de vedere divergente între comunitățile creștine catolice locale din America Latină și Roma. Europa, cu referire specială la Biserica Romano-Catolică, înțelege greu situația precară a "latino-americanilor", tratînd de la distanță probleme care acolo sînt vitale și urgente. Este vorba de redescoperirea lui Dumnezeu cel drept, care nu poate rămîne

pasiv la apelul suferinței și oprimării.

Discuțiile pe marginea celor spuse au adus prețioase lămuriri, completări și nuanțări, mai ales în privința atitudinii celor din Europa față de "Teologia eliberării". Toți au vădit interes pentru temă. Fără a transfera "Teologia eliberării" în Europa, majoritatea participanților din Occident au subliniat necesitatea unor mutații în domeniul social care să rezolve situația neclară a nedreptăților umane. S-a arătat, în schimb, că lipsește solidaritatea creștină în acest sens și tinerii, în

bisericile lor, ar trebui să fie mai activi.

Delegatul Bisericii Ortodoxe Române, în intervenția sa în plenul adunării, a subliniat mai întîi lipsa unei angajări specific creștine, teologice, într-o luptă așa de importantă. "Scopul în sine al Teologiei eliberării este nobil, mijloacele însă nu întocmai. Oare duhul Evangheliei și Bisericii n-au nimic de spus în această privintă? Ar oferi mai multe puncte convergente si ar solidariza mai usor creștinii în acțiunile sociale. Lupta împotriva nedreptății nu trebuie să devină totuși teologie cu T mare! Trebuie să fie o consecință firească a înseși concepției noastre despre aproapele. El este rănit. Lui, în numele adevărului și pildei samarineanului milostiv, trebuie să-i legăm rănile. Fără recurgere la arme, fără nici un fel de violență. Trebuie lucrat mai mult pe căi pașnice, pentru ca glasul nostru, al crestinilor, să intre si-n auzul bogaților care, chiar dacă se află în Biserică, sînt numai cu trupul. În acest sens Biserica Ortodoxă Română, fără a crea vreo teologie genitivală, a înțeles problemele și frămîntările sociale din însăși învățătura ei și n-a ezitat să se angajeze de partea celor oprimați. Rezultatele sînt foarte bune. La noi Biserica este slujitoare! Slujirea omului ne scutește de a crea noi "teologii". Numai că trebuie mereu s-o actualizăm pe cea revelată. În România apostolatul Bisericii este social.

Experiența unei Biserici și a unui popor din Europa, ca cel român, doritor de libertate și unitate creștină și umană, poate depune mărturie în ceea ce ar

trebui să fie în Europa eliberare din punct de vedere bisericesc și social".

Intervenția s-a bucurat de aprecierea participanților, iar în ședințele pe ateliere s-au dat de mai multe ori detalii în ceea ce privește viața bisericească la noi, organizarea B.O.R., participarea la viața culturală și socială a țării, învățămîntul teologic, publicațiile teologice, relațiile ecumenice dintre cultele din R.S.R. etc.

O altă mărturie în timpul Conferinței referitoare la "Teologia eliberării" a venit din partea Isabelei Rosier, călugăriță spaniolă, care trăiește în America Latină. Referatul său: "Viziunea profetică a Scripturii în lumina profeților biblici; Iisus Hristos și viziunea profetică în America Latină" a fost mai mult o evaluare a profetismului clasic vechi testamentar, mutatis mutandis, de către o misionară printre latino-americani, care așteaptă "mesianismul zilei celei mari a eliberării".

În partea a doua a expunerii, conferențiara a actualizat profetismul la scopul "Teologiei eliberării", identificînd pe susținătorii și martirii ei cu adevărații profeți ai Americii Latine, sau, așa cum însăși i-a numit, "profeți actuali". Detaliile și mărturiile personale din viața de zi cu zi printre latino-americani au fost emoționante. Ca și la prima conferință, a lipsit o articulare autentică a rolului

Bisericii și mijloacelor ei specifice în soluționarea problemei.

Delegatul român a apreciat că responsabilitatea creștină și-n special a tinerilor din Europa trebuie să fie de natură morală. A te opune răului din convingerea de creștin înseamnă a promova binele și a-l înmulți concret în raporturile cu semenii. Acesta este primul pas, decisiv, spre eliberare.

Altă etapă a Conferinței a constituit-o dezbaterea pe marginea temei: "Semne

ale eliberării în Europa astăzi".

S-au evaluat pașii reali în lupta comună cu toți factorii doritori de bine, de pace și liniște în Europa. Reprezentanții Țărilor Scandinave au fost foarte activi și interesați de mișcările pacifiste. Delegatul român a informat adunarea despre voința României, pe care B.O.R. o sprijină cu mijloacele specifice, pentru eliberarea Europei de teamă, de povara înarmărilor și de insecuritate. Și aceasta este o eliberare. S-a informat despre reducerea unilaterală cu 5% a cheltuielilor militare în România, prin Referendumul național, la care B.O.R. și Cultele religioase au răspuns împreună cu tot poporul.

S-a trecut, în partea finală a Conferinței, la o evaluare a lucrărilor, a punc-

telor pozitive si negative.

În general, toți participanții s-au declarat satisfăcuți de felul în care s-a tratat tema. S-a remarcat o unitate puțin realizabilă, în astfel de cazuri, între delegații Europei de Est cu cei de Vest. Toți vorbitorii occidentali au scos în evidență importanța participării delegaților din Europa de Răsărit și, în special, a contribuției ortodocșilor. Aceștia din urmă au privilegiul visului social împlinit,

ceea ce constituie o mare realizare.

Delegatul român a căutat în mai multe rînduri să amintească conducerii Conferinței și delegaților că, pe viitor, e bine să se țină cont mai mult de contribuția ce-o poate aduce teologia ortodoxă în rezolvarea problemelor de acest fel. De asemenea, a subliniat de mai multe ori faptul că Ortodoxia face parte integral din Europa și soluțiile ei sînt tot pentru oameni. De aceea ar fi de dorit ca măcar um ortodox să facă parte din "stafful" Conferinței europene. Intervențiile sale, cît și participarea activă la lucrările Conferinței, insistența pentru a nu pierde din vedere specificul nostru creștin și crezul în solidaritatea umană au determinat pe cei în cauză să acepte participarea unui ortodox în Comitetul pregătitor al Conferinței. Atît în grupul electiv al țărilor socialiste, cît și-n plen a fost ales, în unanimitate, Dr. Casian Crăciun, delegatul Bisericii Ortodoxe Române, căruia i s-au adus mulțumiri pentru contribuția la reușita Conferinței.

S-a trecut apoi la constituirea noului Comitet, care a si început pregătirile pentru viitoarea Conferință. S-a propus tema: Ecologia în Europa. A fost acceptată de toți și s-a fixat locul în Germania Federală. Delegatul român, ca membru în comitet, a insistat să se adauge la titlul temei: "Ecologia în Europa. Responsabi-

litate morală pentru integritatea creației și angajarea directă a tineretului".

Împlicarea tinerilor ce aparțin diferitelor Biserici din Europa în rezolvarea pe cale pașnică a contradicțiilor sociale și umane este un semn autentic al solidarității creștine și-o îndreptățită nădejde că visul va deveni realitate, fiind vorba de profeția însăși a Mîntuitorului: "Ca toți să fie una".

Arhim. Dr. Casian Crăciun

Sf. Vasile cel Mare, SCRIERI — PARTEA ÎNTÎI: OMILII LA HEXAEMERON, OMILII LA PSALMI, OMILII ŞI CUVÎNTĂRI. Carte tipărită cu binecuvîntarea Prea Fericitului Părinte Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române. Traducere, introducere, note și indici de pr. D. Fecioru, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București 1986, 650 p.

În colecția "Părinți și Scriitori bisericești" a apărut recent volumul numerotat cu cifra 17, care cuprinde Omiliile Sf. Vasile cel Mare la Hexaemeron, Omiliile la Psalmi, alte Omilii și Cuvîntări.

În partea introductivă găsim un temeinic și foarte extins studiu asupra vieții Sfîntului Vasile cel Mare, la care este atașată literatura română și străină despre

viața, opera și doctrina părintelui bisericesc capadocian.

De reținut faptul că la baza acestui studiu stă, așa cum mănturisește însuși autorul, cuvîntarea funebră a Sf. Grigorie din Nazianz rostită la înmormintarea Sf. Vasile cel Mare, ceea ce sporește și mai mult frumusețea și temeinicia studiului. Într-adevăr, ce informații ar putea fi mai sugestive și pline de interes decît cele pe care ni le furnizează un contemporan al Sf. Vasile și încă unul de prestanța și faima prietenului și colegului său de școală și slujire arhierească, care a fost Sf. Grigorie de Nazianz.

Sf. Vasile cel Mare a lăsat posterității o operă foarte întinsă. În colecția Migne aceasta ocupă volumele 29—32. După cuprins, opera sa se împarte în următoarele categorii; scrieri exegetice-omiletice, scrieri ascetice, scrieri dogmatice, epistole, scrieri liturgice, așa-zise scrieri metafrastice. Mai sînt cîteva scrieri îndoielnice din punct de vedere al autenticității, iar altele neautentice, care i-au

fost atribuite.

Precum se poate vedea din titlu, prezentul volum cuprinde prima categorie

de scrieri și anume: cele exegetice-omiletice.

Omiliile la Hexaemeron, în total nouă, au fost rostite de către sfîntul părinte pe cînd era preot (înainte de 370), într-o săptămînă din postul mare. În ele explică versetele 1—26 din cap. I al cărții Facerea, deci cele șase zile ale creației. Sint cuvîntări bisericești de mare frumusețe. Cei cărora le-au fost adresate și contemporanii care le-au cunoscut din scris, le-au înconjurat cu multă admirație. Același Grigorie de Nazianz le prețuiește în mod deosebit. "Cînd pun mîna pe Hexaemeronul lui Vasile — scrie el — și citesc cu glas tare, mă simt aproape de Creator și încep să pricep temeiurile creațiunii și admir pe Creator mai mult decît mai înainte".

Rod al unei minți luminate de harul dumnezeiesc și înnobilată de înalta cultură pe care și-a agonisit-o, Omiliile la Hexaemeron se impun prin profunzime,

precizie a argumentației și o frumusețe literară deosebită.

În românește Hexaemeronul a fost tradus pe la 1782 de către ierom. Ilarion de la Neamţ, traducere păstrată în manuscris. Altă traducere, tot în manuscris, aparține călugărului Rafael, ucenic al starețului Paisie și datează de la 1805. Și Samuil Micu traduce Omiliile la Hexaemeron, iar mitropolitul Grigorie Dascălul al Ungrovlahiei revizuiește traducerea lui Ilarion. Cea mai recentă traducere era a pr. I. Avramescu, tipărită în "Mitropolia Moldovei și Sucevei", în anii 1979—1980.

RECENZII 119

Omiliile la Psalmi nu reprezintă o explicare a tuturor psalmilor, ci numai a 13 din totalul de 150. Acești psalmi explicați sînt: 1, 7, 14, 28, 29, 32, 44, 45, 48, 59, 61, 114.

În partea de început a omiliei la Psalmul 1, Sfîntul Vasile cel Mare întreprinde o succintă dar adîncă analiză a Psaltirii, în ansamblu evidențiind importanța acestei scrieri biblice pentru viața sufletească a credincioșilor.

Psaltirea — scrie el — "este liniște a sufletului, conducătoare a păcii; potolește turburarea și vîlvătaia gîndurilor, înmoaie mînia sufletului și înfrînează pe cel desfrînat. Psaltirea leagă prietenii, unește pe cei de departe, împacă pe cei învrăjbiti. Cîntatul psalmilor aduce cel mai mare bun: dragostea. Cîntatul împreună este ca un lant care duce la unire; unește poporul în simfonia unui singur cor. Psalmul pune pe fugă pe demoni și aduce pe îngeri într-ajutor; este armă pentru frica de noapte, odihnă pentru ostenelile zilei; este întărirea pruncilor, podoabă celor în floarea vîrstei, mîngîiere bătrînilor, găteală foarte potrivită femeilor. Psalmul populează pustiurile..., este carte elementară de învățătură pentru cei ce întră în viață, creștere pentru cei ce înaintează în vîrstă, întărire pentru cei maturi. Psalmul este glasul Bisericii; psalmul înveselește sărbătorile; psalmul creează tristețea cea după Dumnezeu; psalmul scoate lacrimă și din inimă de piatră; psalmul este lucrul îngerilor, viețuire cerească, parfum duhovnicesc... Ce nu poți învăța din psalmi? Nu, oare, măreția bărbăției? Nu, oare, desăvîrșirea? Nu, oare, chipul pocăinței? Nu, oare, măsura răbdării? Nu, oare, tot ce ai putea spune despre faptele bune? În psalmi este cu putință să găsești învătătura desăvîrșită despre Dumnezeu, prevestirea despre venirea în trup a lui Hristos, amenințarea cu judecata, nădejdea învierii, frica de pedeapsă, făgăduințele slavei, descoperirile tainelor; toate sînt strînse ca într-o mare și obștească vistierie, în Cartea psalmilor, pe care profetul a armonizat-o cu instrumentul muzical numit psaltire". Împărtășind o astfel de concepție despre Cartea Psalmilor, Sf. Vasile cel Mare a căutat în fiecare verset al psalmilor explicați în această scriere a sa să găsească acele străluciri ale înțelepciunii dumnezeiești care se ascund în simplitatea expresiilor și curgerea firească a frazelor.

De menționat că Omiliile la Psalmi nu văd acum pentru prima dată lumina tiparului, în limba română. Două ediții anterioare se datoresc de asemenea eruditului profesor dr. Dumitru Fecioru. Prima ediție, intitulată "Comentar la Cartea Psalmilor", a apărut la București în 1939, în colecția "Izvoarele Ortodoxiei", iar a doua, tot la București, în 1943.

Ultima parte a volumului este alcătuită din alte Omilii și Cuvîntări ale Sf. Vasile cel Mare. Sînt în total 24 de astfel de texte de o mare diversitate tematică. În ele sfîntul părinte tratează subiecte morale și dogmatice, sau aduce cinstire unor sfinți. Se cuprinde aici și un "Cuvînt către tineri" în care se dau îndrumări cum să folosească tinerii scrierile filozofilor păgîni.

Aproape în totalitate aceste Omilii și Cuvîntări au fost traduse de mai înainte în românește, mitropolitului Grigorie Dascălul al Ungrovlahiei datorîndu-i-se traducerea celor mai multe dintre ele, dar fiind dispersate, erau greu accesibile.

Adunate într-un singur volum, prin osteneala părintelui profesor Dumitru Fecioru, operele exegetice-omiletice ale Sf. Vasile cel Mare îmbogățesc literatura patristică în limba română. Ba am putea spune că umplu un gol resimțit de foarte multă vreme, deoarece traducerile anterioare s-au epuizat în totalitate și sînt dificil de găsit și consultat.

Experiența bogată a traducătorului constituie garanția unui text cursiv, fidel întru totul originalului, redat într-o formă literară aleasă. Specialist în domeniul patristicii traducătorul a transformat opera Sf. Vasile în propria sa operă prin înalta pricepere pe care a dovedit-o în nuanțarea cuprinsului scrierilor și prin transmiterea conținutului genuin al gîndirii marelui ierarh capadocian.

De o certă valoare sînt cele două indice: real și onomastic atașate la sfîrșitul volumului.

Pr. prof. D. Abrudan

Antonie Plămădeală: LUPTA ÎMPOTRIVA DEZNAȚIONALIZĂRII ROMÂNILOR DIN TRANSILVANIA ÎN TIMPUL DUALISMULUI AUSTRO-UNGAR ÎN VREMEA LUI MIRON ROMANUL 1874—1898, după acte, documente și corespondență, Sibiu 1986, 358 pagini.

Urmînd un alt drum decît cel făcut de fericiții vlădici Pahomie al Romanului (1707—1714) și Iacob Stamati, mitropolitul Moldovei (1793—1803), care au părăsit plaiurile ardelene spre a se contopi cu totul în viața duhovnicească a fraților de aceeași limbă și credință din răsăritul Carpaților, Î. P. S. Antonie al Sibiului ține să dovedească atît prin tipăritura cu titlul de mai sus, cît și prin altele de acest fel, că așa cum cei doi ierarhi originari din părțile Bistriței ardelene și-au găsit împlinirea votului slujirii în mijlocul fraților lor moldoveni, tot așa și actualul cîrmuitor al destinelor Bisericii ardelene se simte obligat sufletește să studieze și, drept omagiu, să prezinte în lumina lor adevărata viață și faptele unor ierarhi ardeleni, care au fost greșit sau măcar incomplet cunoscute. Și trebuie să mărturisim că deși nu se recunoaște "istoric de profesie" (cum mărturisea, nu de mult, la serbările "Astrei"), totuși, prin expunerea judicioasă și clară a faptelor, prin publicația de față Î. P. S. Sa ne-a dat o lucrare merituoasă, plină de mărturii documentare, dar și de observații și comentarii psihologice deosebite.

În prima parte (pag. 5-180), lucrarea cuprinde șase capitole cu număr inegal de pagini, în care se analizează principalele domenii de viață publică bisericească și școlară, prin care s-a evidențiat activitatea mitropolitului Miron Romanul în lupta dusă împotriva deznaționalizării urmărite de regimul austro-ungar, iar în partea a doua (pag. 181-343), valoarea lucrării e sporită și prin publicarea a nu mai puțin de 151 de anexe documentare, tot atîtea scrisori primite sau adresate mitropolitului Miron, în urma cărora chipul celui care a condus vreme de 25 de ani frînele Bisericii Ortodoxe a românilor ardeleni cîştigă mult în vrednicie. Şi merita acest lucru, pentru că în fața unui guvern asupritor, faptul că românii ardeleni mai erau şi dezbinați între ei în grupări politice contradictorii ("activişti" şi "pasivişti") l-a făcut chiar şi pe mitropolitul Şaguna să nu poată gusta deplin bucuria cînd credincioşii săi îl sărbătoreau tot pentru 25 de ani de strălucită activitate obștească. Dacă în 1865, deci cu doi ani înainte de proclamarea dualismului, Şaguna putea protesta în fața unui consilier ministerial (T. Mandici) că nu poate "lăsa pe nimeni, nici măcar Guvernul, să se joace cum vrea cu poporul credincios, pe care Biserica mi l-a încredințat ca zălog", în schimb situația prin care trecea Biserica Română din Transilvania s-a înrăutățit cu mult după 1867. Așa cum în Biserica Sîrbă episcopul Gh. Petranovici n-a putut fi promovat la episcopia dalmatină din Boka-Kotorska decît după împlinirea vîrstei de 60 de ani, tot așa și la românii ardeleni un Nicolae Popea nu va putea ajunge la Caransebeș decît în 1889, la vîrsta de 63 de ani, deși fusese designat ca vicar încă de către Şaguna însuși. Dar și alegerea lui Miron Romanul nu s-a făcut fără amărăciuni și fără "aplecări" oportuniste, fiindu-i dat să fie ales numai la al doilea scrutin, fiind socotit și atunci "cel mai nepopular om al zilelor de atunci", cum va spune istoricul T. Păcățianu.

Dacă mai ales în primii 15 ani de arhipăstorire Miron Romanul a fost aspru criticat (între alții tocmai de "compatrioții" săi Vincențiu Babeș și Ion Slavici), în schimb în ultimii 10 ani, în fața grelelor asalturi la care era pus poporul român din Transilvania, el a știut să dea răspunsul cuvenit în așa fel, încît Nicolae Iorga va putea spune despre el că "fără să-și jertfească crezul, el a știut să găsească modalități ca acelea care erau ocrotitoare, nu pentru persoana lui, ci înainte de toate a știut să apere moștenirea așezămintelor bisericești, lucru foarte greu și foarte necesar în anumite împrejurări".

Nu trebuie să se uite faptul că sub regimul dualist condițiile de viață în care i-a fost dat să activeze lui Miron Romanul erau cu totul deplorabile. În Arhiva Mitropoliei din Sibiu se păstrează o serie întreagă de memorii curajoase pe care arhiepiscopul din Sibiu le-a adresat Ministrului de Culte Aug. Trefort și chiar împăratului, de a i se acorda și lui dotația anuală de 12.000 florini (în realitate aceasta scădea mereu: odată 8000, altă dată 1000, altă dată 4000, și datoriile mitropolitului ajungeau la 10—15.000 fl.). Aceasta se petrecea într-o vreme cînd "ierarhii celorlalte culte dispuneau de dotații fabuloase". Și totuși, în

RECENZII 121

1881, Expoziția Astrei s-a putut face în chip gratuit la reședința mitropolitană, pentru care fapt "exemplul arhipăstorului a electrizat inimile tuturor".

Bună idee a avut autorul cînd a reprodus fie integral, fie parțial textul protestelor curajoase și pline de demnitate ale mitropolitului Miron Romanul împotriva măsurilor de maghiarizare a românilor încercate de guvernul de la Budapesta, căci în cazul acesta se poate ușor aprecia la justa valoare atiitudinea fermă și contribuția acestui mitropolit la lupta poporului român pentru drepturile sale sociale, culturale, naționale. Membrii Casel Magnaților, unde a vorbit Miron Romanul, "nu-și știu explica cutezanța" mitropolitului român, care a condamnat clar proiectul de maghiarizare din 1879 atunci cînd a declarat că "nu-l află folositor, necesar și oportun" dat fiind că "nemaghiarii constituiau 70—80% din populație, pentru care e deajuns cunoașterea limbii materne". Față de acest curaj atît de mare a fost elogiat de poporul român care s-a strîns să ovaționeze pe mitropolit pentru apărarea limbii și a credinței străbune, mulțumindu-i prin cuvîntul adresat de deputatul român Iosif Hodoș: "oricare ar fi rezultatul misiunii din care vă reîntoarceți, noi vom zice și zicem: aici sîntem, alci stăm ca o stîncă eternă a unui popor pus aici de Dumnezeu".

Peste 4 ani, în 1883 o nouă luptă se întețea, de astă dată în legătură cu Legea pentru maghiarizare a școlilor medii, împotriva căreia s-a spus că Mitropolitul Miron "a dus o muncă de Sisif", acceptînd chiar ca redactorul ziarului "Telegraful Român" să fie demis din post, decît să fie "aprobat" un rău și mai mare, iar drept urmare a faptului că a fost "dojenit" de împărat, românii din vestul Ardealului l-au escortat cu sute de trăsuri, ovaționîndu-l.

Peste alți cîțiva ani (în 1891), împotriva Legii de maghiarizare a grădinițelor de copii, lupta dusă de mitropolitul de la Sibiu a fost atît de hotărîtă încît redactorul unui ziar sîrbesc ("Branik") a ajuns să spună despre el că pentru toată Austro-Ungaria "Lumina vine de la Sibiu".

"Una din cele mai mari lovituri care s-a dat împotriva limbii românești este legea pentru maghiarizarea comunelor, numelor de familie, a munților, șesurilor, rîurilor, pădurilor, dealurilor". Se vede că guvernanții de la Budapesta au uitat că încă pe la 1512, atunci cînd se stabilea așa-zisa "graniță" dintre Transilvania, pe de o parte, și dintre Țara Românească și Moldova, pe de altă parte, toate toponimele aflate și azi în arhivele de stat din Sibiu și Bistrița erau numai românești, nici măcar unul din ele în alte limbi. "Cu tact și îndrăzneală", cum bine zice autorul acestei cărți, Miron Romanul amintea forurilor guvernamentale că la ședințele în care trebuia să se voteze legea, deputații nici nu erau prezenți în număr reglementar, iar încă din 1848 se statomicise prin lege folosirea tuturor limbilor nemaghiare. Și totuși, împotriva tuturor evidențelor juridice și împotriva celui mai elementar bun-simț, guvernul a votat toate aceste legi anormale. Dar, desigur, efectul lor a rămas mult sub așteptări.

Apogeul luptei naționale duse de mitropolitul Miron Romanul în condițiile dualismului austro-ungar a fost atins cu doi ani înainte de moarte, mai precis prin Circulara 2362 din 10/22 aprilie 1896 cu ocazia sărbătoririi mileniului sosirii ungurilor în Panonia și Transilvania, despre care autorul spune pe bună dreptate că e un "document de atitudine românească de mare demnitate, unul dintre acelea care, produse la vremuri de răscruce, încălzesc inimile celor oprimați și trezesc speranța și curajul". Se știe că ministrul cultelor austro-ungar a cerut tuturor conducătorilor bisericesti din patrie (Transilvania) să participe într-un mod corespunzător la aceste festivități. Or, în această privință bine subliniază urmașul actual al mitropolitului Miron cîteva pasaje din "Circularul milenar" spre a putea spune că acesta "i-a spălat obrazul socotit de unii compromis prin desele pactizări cu guvernul de la Budapesta". Căci dacă — se subliniază în acel document epocal -"nici unul din popoarele nemaghiare nu voiesc să se contopească în rasa dominantă maghiară, nici să dispară sub nomenclatura de națiune politică unitară (cum cereau ungurii), așa cum sînt "constrînși să participe la festivitățile milenare, intelectualilor români le este absolut imposibil să participe la aceste festivități, dată fiind ignorarea aproape totală (de către maghiari) a intereselor românești de existență și progres..." De aceea "deși noi, românii, nu avem motive a ne însufleți pentru acele festivități în măsura în care se însuflețesc alții, care sînt mai bine favorizați de soartă, cel puțin să ne aranjăm și noi pe timpul acelora o sărbătoare proprie... Adunîndu-ne în Bisericile noastre să recugetăm la cele ce

relativ la noi s-au petrecut în țara aceasta din timpurile cele mai vechi, mulțumind lui Dumnezeu că vedem bine păstrat tezaurul nostru cel mai prețios: Biserica și naționalitatea noastră".

Bine subliniază, în continuare, autorul, atunci cînd spune că "atitudinea lui Miron Romanul din Circular este absolut singulară". (În acest scop se publică și textul celorlalte circulare date de ierarhii gr. catolici și ortodocși). Nu-i mirare că mitropolitului unit de la Blaj (care îi comunica părerea împăratului că nu aprobă "Circularul" său) îi răspunse curajos: "N-am putut altfel. Sper că voi putea suporta și cele mai extreme urmări". Iar prietenului său apropiat (dar care adeseori l-a și judecat greșit) V. Babeș i-a scris îndată după emiterea Circularei: "pe tine sau ungurii sau românii (naționaliști) te vor spînzura!... se vede că ți s-a urît cu poziția cea înaltă și cînți cîntecul lebedei!". La care mitropolitul răspunde: "Ce-ai fi zis tu dacă și eu aș fi făcut bunăoară ca cei de la Blaj (care "au dat un Circular milenar foarte slugarnic", zice Miron Romanul), aș fi capitulat înaintea celor puternici și aș fi suprimat în momentul cel mai decizător simțul de datorință care mi l-am păstrat în toate alte cazuri de conflicte cu cei ce voiesc să ne piardă de pe suprafața pămîntului?" Se știe că atît prieteni, cît și neprieteni români sau străini au rămas uimiți de înțelepciunea și curajul ierarhului. În concluzie, bine observă autorul nostru: față de serbarea mileniului maghiar, românii "serbau acum două milenii". Ca unul care "într-adevăr a avut în mîinile lui, la un moment dat, destinele națiunii române din Transilvania" și pe care le-a condus "cu tact fin" prin răbdare și prudență, dar și prin curaj și îndrăzneală, Mitropolitul Miron Romanul a adus mari servicii Bisericii și poporului român care nu se pot uita niciodată. Acesta e sensul comentariilor precum și al celor 151 de anexe documentare ale cărții scrise cu atîta rîvnă și clarviziune de î.P.S. Antonie al Ardealului, căruia cititorii dornici de a cunoaște trecutul zbuciumat al românilor din Transilvania îi rămîn adînc multumitori.

Prof. T. Bodogae

# DELTION BIBLIKON MELETON = BULETINUL STUDIILOR BIBLICE, Atena, 1985.

Revista de studii biblice, din Atena, a intrat cu 1985, în al 14-lea an. Ea îndeplinește un rol esențial nu numai pentru că informează, la zi, despre stadiul studiului Sfintei Scripturi, dar și pentru că lămurește probleme esențiale din domeniul Sfintei Scripturi.

Redactată de același Sava Agouridis, profesor de Noul Testament, revista a

produs un interes care a depășit hotarele Bisericii ortodoxe grecești.

Ultimul număr care ne-a venit este cel din decembrie 1985, dedicat lui Vasile Stogiannos, fost profesor de Noul Testament. Vasile Stogiannos s-a născut în 1939. A urmat studii la Facultatea de Teologie din Salonic, licență și doctorat și studii speciale la Tübingen și Bonn, în Germania. A fost profesor de Noul Testament la Salonic, pînă în 1985, cînd a decedat la vîrsta de abia 46 ani. A lăsat în urma lui lucrări prestigioase, dintre care amintim: "Petru la Pavel", "Învățătura despre libertate a Sfîntului Apostol Pavel", "Hristos și Legea", "Sinodul Apostolic", "Învierea morților— probleme exegetice și ermineutice pe baza textului I Cor. 15", "Cincizecimea", "Întîlia epistolă a Sfîntului Apostol Petru", "Închinarea magilor" (Mat. 2, 1—12) ș. a.

După biografia profesorului Vasile Stogiannos scrisă de I. Karavidopoulos urmează un studiu comunicare — făcută de dînsul la Universitatea din Tübingen, cu 10 zile înainte de moarte, avînd titlul: "Sinteza Epistolei către galateni, a Sfîntului Pavel" (Gal. 6, 11—19). Concluzia studiului se reduce la următoarele: Teologia Epistolei către galateni este de-o importanță actuală, nu pentru că am avea de luptat cu iudaiștii ori cu oameni care combat în mod vădit importanța crucii lui Hristos pentru mîntuire, ci pentru că Sfîntul Pavel învață în Epistola scrisă cu mîna proprie, că a fi creștin înseamnă apartenența la credința cea nouă în Dumnezeu și această nouă creație este totdeauna în opoziție cu lumea veche pe care trebuie s-o combată prin vorbe și fapte. Tocmai în aceasta constă tema teologiei, a face pe om să înțeleagă că dragostea lui Dumnezeu și harul Domnului

RECENZII 123

nostru Iisus Hristos și împărtășirea Duhului Sfînt sînt singura nădejde pentru

lume si pentru om.

Prof. S. Agouridis semnează apoi studiul: "Pavel la Atena", N. A. Matsuka, "Sfînta Scriptură și Tradiția", P. Vasilidis, "Probleme de ermineutică biblică", J. Galanis, "Apostolul Pavel și Salonicul", I. Kanavidopoulos, "Studiul biblic în Grecia", Miltiadis Konstantinous, "Templul în viziunea proorocului Isaia", G. Galitis "Revelație și inspirație divină în Sfînta Scriptură". Revista cărților trece în revistă cîteva din lucrările mai recente ale lui Vasile Stogiannos.

N. Neaga

Ieromonah Ioanichie Bălan, MĂRTURII ROMÂNEȘTI LA LOCU-RILE SFINTE, Ed. Episcopiei Romanului și Hușilor, 1986, 576 p.+imagini color.

Sînt mai multe modalități de a intra ca popor, cu zestre spirituală definită,

în opere de cultură și artă, în conștiința și patrimoniul mondial.

Românii, descendenți din familia vitejilor traco-geto-daci și nobilei rase romane, ca din părinți universali, au moștenit în sînge ideea de cetățenie spiritual-culturală universală. De-a lungul bimilenarei noastre existențe, odată cu definirea ca popor european cu o statură etnică, geografică, istorică, culturală și spirituală dintre cele mai reușite, ne-am dat obolul la îmbogățirea tezaurului spiritual cultural al Europei și al altor regiuni din lume.

Este de evidențiat, odată cu aceasta, specificul nostru de popor sinteză a două direcții ale spiritualității europene: cea răsăriteană, bizantină, în care ne-am exprimat credința ortodoxă, și cea apuseană, latină, în care ne-am dezvoltat cul-

tura și limba.

lată de ce românii aparțin de drept Europei, prin contribuția lor de-a lungul veacurilor și-n actualitate la realizarea ideii de unitate europeană, la transformarea bătrînului continent "în eden" al păcii și frățietății universale. "Geografia spiri-tuală a românilor depășește cu mult teritoriul național. Ea cuprinde, de fapt, toată aria marcată de prezențele culturale românești, toate colecțiile și centrele din lume, în care mărturii despre poporul român sau creații ale învățaților și artiștilor lui contribuie la integrarea unei viziuni globale despre umanitate, despre năzuința ei continuă spre bine, frumos și adevăr..., mărturii ale solidarității poporului nostru cu popoare prietene din Europa" (Virgill Cândea, Constantin Simionescu, Prezențe culturale românești, Ed. Sport-Turism, București, 1984, p. 8).

Așa se face că pretutindeni în Europa, dar nu numai acolo, ci pînă-n Orient, la "Sfintele Locuri", în "Sfîntul Munte", la Constantinopol, în Sinai, la Ierusalim, Alep și alte centre de spiritualitate și cultură mondială, prezențele românești sînt viu grăitoare. "Nu există muzeu, arhivă, bibliotecă sau centru important de cultură din larga arie a civilizației mondiale în care prezențele românești să nu fie marcate prin documente, vechi manuscrise, opere de artă, creații ingenioase de civilizație materială sau monumente istorice" (ibidem, p. 7).

Se știe, de asemenea, că după căderea Constantinopolului sub turci, cînd alți creștini din Europa, indiferenți, asistau la înmormîntarea unui centru milenar de cultură și spiritualitate europeană, românii ortodocși — în spiritul celei mai autentice solidarități creștine și umane frățești — au preluat greul supraviețuirii civilizației bizantine în formele ei multiple și complexe, realzînd ceea ce Iorga numea: "Bizanț după Bizanț", o continuitate în folosul întregii umanități. A fost perioada "cînd ideea imperială și lucrarea spirituală bizantină fură continuate de voievozii români — că-i vorba în acest sens de Ștefan cel Mare și Vasile Lupu, voievozi moldoveni, sau de Mihai Viteazul, Matei Basarab și Constantin Brâncoveanu, voievozi munteni, toți aceștia și alții încă ajutară prin acțiuni generoase vechile centre ale spiritualității bizantine de la Constantinopol și din Turcocrație ... pentru voievozii români aceasta a constituit o mare cinste și slava lor cea mai înaltă, iar pentru țară o jertfă de care are dreptul, cel puțin, cu mîndrie să și-o amintească" (Virgil Cândea, Constantin Simionescu, Présences culturelles roumaines, Ed. Sport-Turism, București, 1982, p. 7).

Alături de înaintașii voievozi și întreg poporul român, așa de generos în istorie cu toți prietenii săi, se poate înscrie cu aceeași cinste și Biserica Ortodoxă

Română, care prin ierarhii, călugării și clericii ei a susținut eforturile de ajutorare a fraților în nevoi, contribuind astfel la apărarea și promovarea valorilor orto-

doxiei în lume.

Prin ctitorii și rectitorii acolo unde localnicii nu mai puteau întreține sfintele locașuri de închinare, prin danii și prețioase ajutoare, prin tipărituri și importante alte jertfe materiale și spirituale s-a salvat viața centrelor de spiritualitate ortodoxă din Orient și de la Sfîntul Munte, încît cu îndreptățire învățatul arhimandrit Porfirie Uspensky nota că "nici un popor n-a ajutat Sfîntul Munte ca poporul român".

Pe linia acestei frumoase tradiții de solidaritate creștină, dar și de răspîndire a valorilor perene ale spiritualității ortodoxe românești în lume, se înscrie o recentă evaluare a unora din cele mai însemnate prezențe românești: "Mărturii românești la Locurile Sfinte" a Părintelui Protos. Ioanichie Bălan de la Mănăstirea Bistrita

din Moldova.

P.C. Sa în ultimul timp a mai îmbogățit literatura noastră duhovnicească, dîndu-i o vădită notă de accentuare a specificului ortodox românesc al ei, cu o serie de lucrări, între care amintim: "Patericul românesc", tradus și în limba greacă și-n limba franceză parțial, "Vetre de sihăstrie românească", apărută într-o altă formă și în colaborare și-n limba greacă (recent), "Convorbiri duhovnicești", tradusă în limba greacă, pe lîngă alte studii și articole despre viața spirituală monahală românească.

Cartea ce-o prezentăm, apărută în editura Sfintei Episcopii a Romanului și Hușilor, cu o prefață semnată de Prea Sfințitul Eftimie, este o minunată sinteză a celor mai semnificative urme ale spiritualității ortodoxe românești în Țara Sfîntă, Muntele Sinai, Muntele Athos si-n alte locuri sfinte.

Concepută ca un jurnal de pelerinaj, se desprinde întru cîtva de genul lucrărilor de călătorie prin împletirea armonioasă a prezențelor istorice de odinioară cu cele de astăzi și, mai cu seamă, prin dezvăluirea în fața oricărei mărturii cultice, culturale sau artistice a bogăției sufletului românesc, a geniului credinței ortodoxe în spațiul carpato-danubian ce strălucește pînă departe în lume, încît cartea Părintelui Ioanichie este mai degrabă un omagiu adus poporului român dreptcredincios, creator mereu de valori spirituale și iubitor de pace și înfrățiri cu toți semenii din lume.

Prin unele locuri cartea devine o emoționantă mărturie a prezenței Mîntuitorului în misiunea Sa dumnezeiască, presărînd nestematele Evangheliei Iubirii și Păcii din Țara și de la Locurile Sfinte și-n ogorul sufletesc al nostru, încît prin darul de povestitor al Părintelui Ioanichie avem impresia că și locurile noastre de la Carpați sînt tot așa de sfinte, ba chiar mai vîrtos, dacă ne gîndim că au putut împărtăși din belșugul lor și altora chiar din părțile unde au călcat pașii Domnului.

Nu sînt trecute cu vederea mărturiile istorice, biserici și locașuri de închinare, obiecte de cult, manuscrise și obiecte de podoabă, semne ale nevoitorilor români prin acele locuri. Cititorul poate călători în acest pelerinaj deodată istoric, cultural și duhovnicesc împreună cu autorul cărții, nelipsindu-i prea mult spre a se considera tovarăș de drumeție adevărată. Chiar dacă se călătorește numai pe calea gîndului, mărturiile prezentate și înscrierea lor în context cultural și spiritual fac posibilă o participare aparte la evenimente.

Prima parte a cărții: "Țara Sfîntă" (p. 15—275), ilustrează cele mai semnificative momente ale unui pelerinaj efectuat de autor cu alți pelerini români, între care P. Arhim. Cleopa Ilie, la Ierusalim, în 1974. Sînt evocate locurile istorice, biblice, din Cetate și împrejurimi, legate de viața și activitatea Mîntuitorului Iisus Hristos.

În partea a doua: "Muntele Sinai" (p. 279—337), se descrie urmarea pelerinajului, cu aceeași căldură și patos, printre stîncile fierbinți ale Sinaiului pe unde au peregrinat odinioară evreii cu Moise, în drum spre Țara libertății. Împreună cu emoționantele mărturii ale vieții spirituale și culturale locale sînt tesute toate odoarele și prezențele românești de-a lungul veacurilor, semn al unității de credință ortodoxă și al generozității.

Partea a treia: "Muntele Athos" (p. 431—509), continuă firul căutărilor duhovnicești și al comuniunii frățești în "Patria monahismului ortodox". Sînt descrise sumar toate mănăstirile athonite, insistîndu-se la fiecare, cum se cuvine, asupra daniilor românești. De o atenție specială din partea autorului se bucură comunitatea românească a monahilor de la schitul Prodromul și de la celelalte schituri și chilii, precum: Lacu, Capsala, Provata, Sf. Gheorghe, Colciu, Sf. Ioan Botezătorul, Chilia Sfîntul Ipatie, Chilia Adormirea Maicii Domnului ș. a.

Pe linia "Convorbirilor duhovnicești", Părintele Ioanichie presară din loc în loc, de la o pagină la alta și momente de convorbire cu cei mai vestiți "avi" din Sfîntul Munte, sporind în acest sens valoarea cărții și, totodată, actualitatea ei.

Partea a patra: "Alte locuri sfinte" (p. 513—550), descrie cîteva din comorile artei bizantine din Tesalonic, ale unor mănăstiri din Grecia, din insule, de la Atena și chiar de la Roma, unde se insistă asupra vestitelor mărturii creștine din primele veacuri: catacombele romane.

În felul acesta cartea devine o mărturie vie a spiritualității răsăritene și apusene, mărturie a prezenței creștine în viața Europei, îndemn la valorificarea tezaurului comun în realizarea unității creștine.

Cartea se încheie cu utile instrumente de lucru: tabele cu mănăstirile din Athos, cu așezămintele românești de acolo, cu monahii români din trecut și de azi, nevoitori la Sf. Munte, bibliografie și rezumat în limbile franceză, engleză și germană.

Cartea Părintelui Ioanichie este "o carte de suflet" subliniază "contribuția inestimabilă a cuvioșilor monahi români trăitori la Locurile Sfinte, care au ținut aprinsă flacăra credinței adevărate în Cuvîntul Vieții, slujind și rugîndu-se în grai dulce românesc și păstrînd cu jertfelnicie daniile, credința și tradiția înaintașilor, spre veșnică cinstire" (p. 6), este ea însăși o cinstire a memoriei neamului românesc binecredincios, creator de valori intrate cu demnitate în patrimoniul universal.

Așa cum și-o dorește Părintele Ioanichie, lucrarea de față trebuie să reamintească "generației tinere marile danii românești peste hotare, pentru a nu se șterge din conștiința noastră" (p. 10) și pentru a fi un nou imbold la păstrarea unității de credință și limbă, indiferent unde ne-am afla în lume, spre slava limbii strămoșești "și-a patriei cinstire."

Arhim. Dr. Casian Crăciun

CULEGERE DE PREDICI, Întocmită cu osteneala și purtarea de grijă a Înalt Prea Sfințitului Nicolae, Mitropolitul Banatului, Editura Mitropoliei Banatului, Timișoara 1984, 336 p.

Predicile publicate, în ultimii zece, cincisprezece ani în Biserica Ortodoxă Română, dovedesc pe de o parte o reînviorare a zelului predicatorial al preoțimii noastre, care influențează în bine viața duhovnicească a credincioșilor Bisericii strămoșești, iar pe de altă parte, reprezintă o chemare la lucrare temeinică și continuă a tuturor "slujitorilor Cuvîntului". Faptul că s-au publicat mai multe predici la duminici și sărbători în Biserica noastră a fost remarcat și consemnat chiar și de specialiști din străinătate (Cf. Alf Johansen, Orthodox Sermons, iunie 1983, p. 112—117).

Slujirea învățătorească a Bisericii noastre primește cu viu interes un nou și însemnat impuls spre progres. Preoții-predicatori primesc cu bucurie această importantă colecție de predici ocazionale. "Culegerea de prerici", la care facem referire în aceste rînduri, s-a publicat în Editura Mitropoliei Banatului cu osteneala și purtarea de grijă a Înalt Prea Sfințitului Dr. Nicolae Corneanu, Mitropolitul Banatului. Acest volum de predici ocazionale la cununii și la înmormintări apare ca o întregire a culegerii de predici publicată tot din înițiativa și cu purtarea de grijă a Î.P.S. Sale Dr. Nicolae Corneanu sub titlul "Ieșit-a Semănătorul", Timișoara, 1974, care cuprindea predici pentru duminicile și sărbătorile anului bisericesc. În Cuvîntul înainte al acestei "Culegeri de predici" Î.P.S. Sa subliniază necesitatea publicării unui volum de predici ocazionale, mai ales la cununii și la înmormîntări, fiindcă acestea lipsesc din literatura noastră omiletică actuală, iar pe de altă parte, nu este deloc ușor să se predice la cununii și la înmormîntări.

Această colecție de predici ocazionale este structurată în trei părți: Partea I p. 9—54 cuprinde 21 de cuvîntări la cununii. Amintim doar cîteva titluri care sugerează temele tratate în aceste predici: Familia este leagănul vieții și Mirii să împlinească preceptele evanghelice de P.S. Părinte Dr. Vasile Coman, Episcopul Oradiei; Altarul neprihânit al iubirii de Prof. Dr. N. Balca; Obligațiile soților de Prot. N. Belea. P.C. Ieromonah Teofil Părăianu de la Mănăstirea Brîncoveanu de la Sîmbăta de Sus este prezent prin șapte predici la cununii în care prezintă mai multe aspecte ale învățăturii creștine în legătură cu familia întemeiată prin Sf. Taină a Cununiei cum se vede din titlurile: Datoria iubirii reciproce, Doi într-unul, Hristos în mijlocul familiei, Trăirea "întru numele Domnului" ș. a.; Alte colaborări: Indisolubilitatea căsniciei și perpetuarea vieții de Pr. H. Constantinescu; Căsnicia să se întemeieze pe înțelepciune de Pr. I. Pop; Leac împotriva singurătății de Prot. Dr. Șt. Cioroianu.

Partea a II-a, p. 55—211 cuprinde 76 de cuvîntări funebre. Această parte este structurată în zece subcapitole; prediciile sînt formulate pe teme generale, apoi cuvîntări funebre pentru diferite vîrste: la credincioși nevîrstnici, tineri, maturi, soți (tată sau mamă), credincioși în vîrstă, slujitori bisericești, preotese și colaboratori bisericești. Iată cîteva teme de necrologuri din această colecție: Cununa noastră cea nevestejită, Pr. Prof. Dr. Nicolae Neaga; Prețul sufletului de Pr. I. Pop; Valoarea trupului de Pr. I. Gașpar; Nu sîntem făcuți pentru moarte, ci pentru viață, Sîntem călători și oaspeți, Legătura viilor cu morții de Pr. Prof. I. Bunea. P. C. Părinte Prof. Dr. Constantin Galeriu de la Institutul Teologic din București este prezent prin cinci predici la înmormîntări cu următoarele titluri: În ziua sfirșitului, Nimeni zu este singur, Podoaba nevestejită a mamelor, Toate zilele noastre pier și un ziditor necrolog cu tema: Cel ce ascultă cuvîntul lui Dumnezeu — cuvîntare la înmormîntarea unui monah îmbunătățit. Mai amintim cîteva titluri: Hristos-nădejdea noastră, Podoaba femeii creștine de Pr. Prof. Dr. D. Călugăr, Rivna spre cele sfinte de Pr. Prof. Dr. Sebastian Șebu, Împlinitoare a cuvîntului Domnului de Arhid. Prof. Dr. I. Zăgrean ș. a. În aceste predici funebre se caută în marea lor majoritate să se împărtățească ascultătorilor adevărurile Bisericii noastre în legătură cu sfîrșitul vieții pămîntești, de asemenea, se încearcă o îmbărbătare și o mîngiiere a familiei îndoliate, precum și o cinstire a celor adormiți întru Domnul.

Cele 97 de cuvîntări la cununii și la înmormîntări sînt predici probate și verificate de experiența pastorală și poartă pecetea unor foarte pricepuți mînuitori, de astăzi, ai cuvîntului revelat: P.S. Sa Dr. Vasile Coman, Episcopul Oradiei, P.C. Preoți Prof. Dr. C. Galeriu, N. Neaga, D. Călugăr, D. Belu, I. Bunea, P.C. Ierom. T. Pârăianu ș.a. Colecția cuprinde și cîteva predici publicate în volum de unii slujitori ai cuvîntului din trecutul Bisericii noastre: Pr. Prof. Dr. Ioan Lupaș, Căzut-a cununa capului nostru. Cuvîntări fumebrale, Arad 1918; Prot. Dr. Ștefan Cioroianu, Nu plînge! Cuvîntări funebre, Arad 1930.

Biserica propovăduiește în activitatea sa învățătorească adevărurile dumnezeiești păstrate în izvoarele Revelației divine: Sf. Scriptură și Sf. Tradiție. Predicile se remarcă printr-o temeinică și bogată fundamentare biblică și patristică. Unele predici au de-a dreptul o exprimare biblicizată prim mulțimea citatelor scripturistice. De exemplu, în predica Cununa noastră cea nevestejită, P.C. Pr. Prof. Dr. N. Neaga (p. 55—58), utilizează 21 de citate, referiri sau parafrazări biblice cu precizarea locului acestora; P.C. Prof. I. Bunea, Trupul, părtaș la destinul creștinului, (p. 107—111) folosește 26 citate scripturistice, iar P.C. Lector I. Glăjar își fundamentează cuvîntul cu titlul Plîngem cu cei ce plîng, (p.111—116) pe 35 de citate biblice. Dacă citatele scripturistice abundă într-un asemenea mod, nici temeiurile din Sf. Tradiție nu sînt neglijate. Astfel este valorificat tezaurul turgic (p. 69 ș. a.) ca și cel patristic. Sînt redate texte semnificative din opera Sf. Ioan Gură de Aur. De pildă, Păriintele Prof. Dr. C. Galeriu, vorbind despre sfîrșitul vieții trupești ca despre o vreme a roadelor, deci ca o împlinire, redă adevăruri înveșmîntate în frumoasa haină a predicii hrisostomice: "Deosebirea dintre cei vii și cei ce au adormit stă în aceea că cei de aici pot săvîrși fapta cea bună" și "Așa cum trupul moarte cînd îl părăsește sufletul, la fel sufletul moare cînd Duhul Sfînt se retrage din el și-l lipsește de lucrarea Lui" în această predică funebră cu titlui În ziua sfirșitului (p. 68—73) P.C. Pr. Prof. Dr. C. Galeriu întemeiază adevărurile rostite pe 23 temeiuri biblice, pe 7 texte din opera

Sf. Părinți sau din rugăciunile Bisericii.

Cu o asemenea fundamentare biblică și patristică, predicile acestea sînt pline de conținut profund și substanțial al căror miez este mesajul divin revelat care zidește. Este oportun să se sublinieze și frumcasa haină a cuvintelor care exprimă adevăruri limpezi și înalte. "Privind lucrurile în adîncul lor — spune P.C. Pr. Prof. Dr. C. Galeriu (p. 123) — înțelegem că nu suferința este răul, ci păcatul. Suferința este semnalul care dă de veste că răul a întrat în făptură și amenință cu distrugerea. Și în același timp suferința devine cale de eliberare de păcat. Suferința este urmare a păcatului pe care Dumnezeu o transformă în leac de vindecare... Hristos este cu noi și în Ghetsimani, și pe Cruce, și în mormînt. În Hristos nu mori singur. Numai în păcat ești singur, închis în tine însuți, în temnița egoismului tău".

Ultima parte a colecției de față, întitulată: ANEXE, vine ca o adecvată aplicare a întregii culegeri. Aici sînt redate patru studii în legătură cu predicile ocazionale.

În legătură cu "Predicile la cununii" sînt redate îndrumările P.C. Pr. Prof. N. Petrescu din manualul de "Omiletică",. Autorul subliniază că la aceste predici preotul predicator trebuie să fiie foarte bine pregătit, să se evite improvizațiile, fiindcă auditoriul de la slujba cununiei este pretențios. Aceste predici trebuie să fie rostite liber. Și cu acest prilej cuvîntul preotului trebuie să fie "dres cu sare" (Col. 4, 6), adică plin de har și de înțelepciune. Și din aceste predici trebuie să fie înlăturată "filozofia și literatura", deoarece preotul vorbește în numele lui Hristos al cărui slujitor este, în numele lui Dumnezeu ale cărui taine le săvîrșește (I Cor. 4, 1).

Predica la cununie trebuie să fie scurtă și în partea parenetică a ei preotul să dezvolte o idee pe care să o planteze bine în mintea și inima credincioșilor. S-a spus că predica la cununie ca și cea de la înmormîntări reprezintă două pietre de încercare pentru slujirea învățătorească a preotului. Cu aceste prilejuri preotul poate să zidească foarte mult în sufletele și viața credincioșilor, sau poate chiar

sminti și astfel zădărnici mîntuirea celor încredințați spre păstorire.

Următoarele 18 pagini cuprind un amplu studiu al Pr. Prof. Dr. D. Belu, "Cu privire la necrolog", publicat în revista "Mitropolia Ardealului" nr. 4—6/1965.

Din acest studiu reținem cîteva idei:

În predicile funebre se face referire — în mod obișnuit — la învățături cuprinse în dogma eshatologică, pentru că cuvîntarea preotului este o cuvîntare religioasă, căci se pot rosti și altfel de cuvîntări.

Predica funebră urmărește instruirea tuturor ascultătorilor îndemnîndu-i

la lepădarea de păcat și hotărîrea limpede pentru o viață nouă.

Necrologul trebuie să fie un "memento mori", care are o deosebită valoare educativă.

Tot pe marginea necrologului este prezentat studiul istoric al P.C. Pr. Dr. Gh. Liţiu, "Cuvîntul la înmormîntare în Biserica Ortodoxă Română" (p. 237—249). Învăţături deosebit de utile "Marginalii la problematica necrologului" oferă P.C. Prot. Dr. M. Bănescu.

După aceste îndrumări teoretice despre necrolog sînt redate cîteva exemple de asemenea predici din trecutul Bisericii noastre derptmăritoare scrise și rostite de mari Părinți și predicatori: Sf. Grigorie de Nazians, Patriarhul Fotie, Ioan Zoba din Vinț, Antim Ivireanul, Samuil Clain, Petru Maior.

Un foarte adecvat epilog al acestei "Culegeri de predici" îl constituie cele 13 pagini care cuprind cele mai semnificative texte scripturistice pentru necro-

loguri.

Predicile ocazionale prezentate în această colecție — ca de altfel toate predicile tipărite — au pentru preoții predicatori de astăzi um rol orientativ, de îndrumare. Ideile cuprinse în aceste predici pot fii bine valorificate de preoți, dar ele nu pot fi rostite ad litteram, deoarece preotul trebuie să țină seama de condițiile reale din parohia sa și de nivelul auditoriului. Aceste predici pot fi adaptate de fiecare slujitor al cuvîntului pentru credincioșii săi. Prin studiile din anexe preotul este îndrumat și ajutat să elaboreze predici personale și reușite.

Predicile publicate în această colecție vor face un nou serviciu preoțimii Bisericii noastre strămoșești pentru regenerarea propovăduirii noastre, ele vor fi

un nou sprijin rezistent al amvonului Bisericii Ortodoxe Române.

Petru Rezuș, PE ARIPI, versuri, ed. "Cartea Românească", București, 1987, 176 p.

Cu volumul intitulat "Pe aripi", teologul, scriitorul, istoricul, criticul literar, folcloristul, poetul P.C. Pr. Prof. Dr. Petru Rezuş se adresează, încă o dată, de la inimă la inimă, în felul său propriu, cititorilor săi.

În poezie, P. Rezuș este altul decît în celelalte discipline. Metafora, ca pentru orice poet, constituie libertatea sa maximă. Poezia sa e analiză, mărturisire și inte-

rogație în același timp.

Poetul știe și se așteaptă la multe din lucrurile prin care trece, dar se miră atunci cînd clipa îl confundă cu ele și uimirea sa devine o problemă a tuturor celor cărora li se adresează. Miracolul vieții și al morții, bogăția inefabilă a tăcerii, durerea infinită a stingerii, melancolia privirii spre trecut, povara apăsătoare a pămîntului din noi, frîngerea luminii în tenebrele lucrurilor ș. a. sînt tot atîtea problematici care fac din poet o ardere neconsumată.

Prin problematizarea acestor lucruri, poetul se pune, la cel mai sensibil nivel, în raport cu lumea din jur. Grija sa de căpătîi — în acest context — este de a se așeza în cea mai dreaptă poziție față de lucruri, pentru a le putea numi cît mai bine, cît mai adecvat.

Poezia este frămîntarea sa continuă de găsire a poziției, de găsire a cuvîntului celebrant care să exprime în modul cel mai real și adecvat economia lucrurilor. În acest sens, metafora constituie dinamica discursului său poetic care trezește, mobilizează, interpelează, mijlocește participarea.

Poetul caută limbajul esențial, cel prin care intră în comuniune și în adîncul tuturor lucrurilor, într-o solidaritate ontologică cu acestea.

Participarea sa la realul din jur, care se ridică la dimensiuni cosmice, urmărește să facă transparent acest real pentru lume, în semnificațiile lui profunde. Oamenii se leagă de lucruri pentru că prin acestea ei își transmit unii altora, pe linie orizontală sau verticală, trăirile:

"în suflete adîncul sîngerează / Ṣi-acum și de-l atingi încă mai doare / În doină stă durerea noastră trează / Ṣi niciodată în urmași nu moare" (Doină).

Stările trec din oameni în lucruri, lucrurile se umanizează transfigurîndu-se și deschizîndu-se spre comunicare și astfel, timpul iese din limitele relativului uman și devine vehicul pentru o prezență cosmică a omului. Limitatul conduce spre nelimitat; în contact cu trăirile umane, el trece în nelimitat prin suspendarea sau transgresarea de către om a limitelor sale: "Nicicînd nu-i izbăvire de trecut / el stă ca-n osuare-n cuib de vreme / Și ne e neamului într-una scut / cît timp cei stinși pe nume-or să ne cheme" (Străbună) sau: "Sorb însetat ispita altei treceri / prin lucruri și prin oameni" (Miriște însorită).

Timpul se face o trambulină spre infinit, el este o promisiune a unei ulterioare împliniri, prin timpul tău poți umbla, poți dispune de el: "Și calc acum foșnind prin anii mei" (Îndemn). Prin om, timpul — ca într-o personificare — se întregește pe sine, își regăsește vocația sa pentru infinit, demonstrînd că "finitum capax infiniti": "Așa era și moartea ca oricare / firească întîmplare-n miez de viață / Ca pasărea pe ceruri călătoare / vestind în noapte altă dimineață" (Firească).

Prelungirea simbolică — sim-volos — sin-voulos — în lucruri printr-o solidaritate ontologică cu acestea, poate constitui un scop existențial, dar este privită — în mod sigur — și ca o victorie existențială din care izvorește bucuria ca fundament al stării doxologice: "Eu stau încă la umbra mea și cînt / și las tăcerile să mă-nconjoare / Simțind cu voluptate că-s pămînt / din care ierburi cresc și curg izvoare" (Un fir de cîntec).

Cînd poetul afirmă: "Și-i totu-n mine doar o perindare" (Patru cîntece), aceasta nu înseamnă că el vorbește de o trecere din ființă în neființă, ci de o trecere de la un stadiu existențial la altul, căci trecerea presupune dacă nu altă schimbare, cel puțin pe acea de loc, care tot înnoire înseamnă. Iată un vers semnificativ: "Mi-ascult făptura-n vreme curgătoare" (Ghioc), care amintește de Mihail Crama: "Curg în noi elementele simple: fierul, carbonul, azotul" (Împărăția de seară).

RECENZII 129

Viziunea heraclitiană a lumii este întemeiată pe o speranță solid construită pentru un viitor plin de sens, în care fiecare lucru își va avea în mod vizibil două valori: temporală și veșnică.

Temporalitatea, trecerea tuturor lucrurilor este semnificativ ilustrată prin noțiunea de risipă, care însă, la Petru Rezuș, nu are sensul unei irosiri inutile a unei valori, ci dimpotrivă, și aceasta suprinde pozitiv, al unei valorificări, (prin însuși faptul risipirii) al unei contribuții, al unei regăsiri, sub o altă formă, într-o altă ipostază, prin dăruire: "risipa mea întreagă voi da-o-n dar altora" (Ești trecerea mea calmă).

Astfel, risipa, risipa de sine, devine punct de plecare pentru un nou început, repetat cît poate dura dăruirea în evoluția necesară a celui ce beneficiază de prezența dăruitoare, "risipitoare" a poetului.

Ideea despre răspîndirea în lucruri, în ceilalți, care-l împuținează — la prima vedere — pe poet, dar în fond îl îmbogățește prin existența lui în ceilalți, îl apropie pe Petru Rezuș de poetul elvețian Philippe Jacottet, la care se vede aceeași aparentă contradicție între bogăția pe care ar trebui sau credem că o dobîndim trăind și de fapt, împuținarea noastră prin însăși trăirea dar îmbogățirea (cea adevărată) prin existența noastră în ceilalți: "plus j'ai vécu, moins je possède et moins je règne" (L'ignorant).

În sensul acesta se poate observa un optimism ontologic în gîndirea lui P. Rezuș despre lume și viață. Nu există sfîșiere totală, nu există dispariție definitivă, nu există prăbușire irecuperabilă căci: "pe cerul prăbușirii aleargă înc-o stea" (Dorința).

Pînă și tăcerea, care uneori pare învinsă (Cu inimi străpunse), devine sursă de bogăție nesperată căci și aceasta "își dă rodul suprem" (În șoaptă).

Datorită răspîndirii sale, poetul intră în comuniune cu lucrurile și dînd ceva din el acelora, ia ceva din ele, transfigurîndu-și identitatea, de aceea la un moment dat, exclamă: "Mă recunosc în toate și am răsmii de nume" (Geografie).

Legătura prin iubire cu întregul univers existent integral în fiecare făptură, îl apropie o dată mai mult pe poet de Ph. Jacottet, pentru care de asemenea viața nu este altceva decît iubire. În momentul în care nu mai iubești, te debarasezi de viața care este în tine: "Pour qui n'aime plus personne / La vie este toujours plus loin" (La semaison).

Tăcerea care ascunde "bogăția rodului suprem" conține prin aceasta, și în același timp, posibilitatea permanentei învieri, de aceea, așa cum fiecare om și lucru coboară spre tăcere, așa, fiecare se va face părtaș învierii și roadelor aflate acolo, căci: "e-o înviere lentă, repetată / a celui ce spre liniște e-o fugă" (Cearcăn).

Coborîrea, micșorarea deci, nu sînt etape ale des-ființării, ale nimicirii, ci ale strălucirii renașterii, și aici, P. Rezuș se apropie din nou de amintitul poet elvețian pentru care "L'effacement soit ma façon de resplendir" (Que la fin nous illumine), afirmație ce amintește și de apostolul Pavel pentru care "puterea mea întru neputință se săvîrșește", dar și de Miguel Saavedra de Cervantes: "Caut viața-n faptul morții / sănătatea-n boli o cat / libertatea sub lacăt / ieșirea-ndărătul porții / cinstea-n cel ce m-a trădat").

Trecerea spre țărmurile liniștii, cu toată bogăția pe care limanul o dă trecerii spre el, cu perenitatea și trăinicia pe care "rodul suprem" ascuns în tăcerea spre care "toate curg", o dă acestora ce vin, se reflectează semnificativ, matur și artistic într-unul din cele mai frumoase poeme ale volumului (Haiducească):

"La cumpăna de ani m-am răzlețit / purtînd în spate durdă-n brîu pistoale. / Nu-s singurul din neam ce-a haiducit / pîndind la drumul mare, bei, agale / ciocoi și negustori de-osînză plini. / Eu vămuiesc, acum, numai vocale / și vechi consoane prind. Nu-i nimeni să-i oprească, / precum în luminiș de codru-odată / străbunii mei. O lege pămîntească / sfințea osînda lor înfricoșată. / Pîndind comori imense de cuvinte / și vîrfuindu-le în poezii / văd potera finală înainte / de-a mă fi prins în orele tîrzii. / Din versuri, multe-n vremuri mă trădară / precum iubita pe-un uitat haiduc. / Dar cîntecele mele sînt de ţară, / de la străbuni, spre care mă tot duc."

9

În afară de bogăția de idei, de maturitatea solidă a principiilor, de diversitatea tematicilor văzute cu ochiul celui ce pune merezu întrebări, al celui care celebrează prin problematizare existența, mai remarcăm la Petru Rezuș o mulțime de metafore și expresii poetice de cea mai mare sensibilitate: "e-ntreg trecutul adunat în ieri / precum un sîmbure de foc în iască", "anii dînd trup de vreme unui vechi bărbat", "frînt ca lumina în bezna pădurii", "o toacă odihnită-n alte scînduri", "calc acum foșnind pe anii mei", "natura a rodit și e lehuză", această veșnicie ce-mi fulgeră-n făptură și trece mai departe", "Și-naintăm pe drumul prăpăstios din noi", "și trupul meu de timp împuținat" etc.

Citind poezia lui Petru Rezuș îți redeștepți într-un fel aparte sentimentul eternității care dă un sens limitei noastre, cum ar zice Jean Starobinski, și care, chiar dacă încearcă să pătrundă prin cuvînt în insesizabil, îi lasă acestuia partea sa.

Pr. Theodor Damian

## + Pr. LAZĂR VOIȘAN

Pr. Lazăr Voișan, trecut în viața de dincolo la data de 27 martie 1987, se pensionase cu data de 1. II. 1986 din postul de preot-paroh de la parohia Pianul de Sus, prot. Alba Iulia.

Născut la data de 26 august 1914 în comuna Pianul de Sus, a urmat școala primară în localitate, gimnaziul la Sebeș, liceul absolvindu-l la Blaj unde și-a luat și bacalaureatul.

În perioada 1935—1939 a urmat cursurile Academiei teologice din Sibiu, după care, în 1940 s-a căsătorit cu tînăra Suvaina Ana, căsătorie pe care Dumnezeu le-o va binecuvînta cu două fete.

A fost hirotonit în toamna anului 1940 de către mitropolitul Nicolae Bălan pe seama parohiei Deal. În perioada războiului a încurajat și a mîngîiat sufletele îndurerate ale multor mame și soții ajutînd în același timp pe unii refugiați din partea Clujului.

Din 1946 s-a transferat la parohia Pianul de Sus slujind lui Dumnezeu și oamenilor pînă la pensionare. Prețuirea de care s-a bucurat în activitatea ce a desfășurat-o a fost arătată și prin participarea P.S. Episcop Emilian la slujba prohodirii citind rugăciunea de dezlegare și aducînd mîngîiere familiei. Din cei 10 preoți care au făcut parte din sobor au luat cuvîntul C. prot. Viorel Porcar, care a evidențiat importanța misiunii preoțești, C. Pr. Dragosim Oană, care a subliniat rolul slujirii preoțești în mîntuirea sufletelor, C. Pr. Gheorghe Donu arătînd rolul preotului în cadrul cultului morților, iar C. Pr. Petru Marta a rostit cuvîntul de rămas bun. Dumnezeu să-i facă parte de odihna cea veșnică.

# † Pr. LAZĂR CÂRJA

Pr. Lazăr Cârja, trecut la cele veșnice în data de 9 aprilie 1987, se stabilise în ultima parte a vieții în comuna Arieșeni—Alba. Născut la 16 aprilie 1897 în comuna Neagra (Poiana Vadului) ca al 16-lea copil al părinților săi, a urmat școala primară în comună, continuîndu-și studiile la Brad și Năsăud.

Întors din război, a urmat cursurile Academiei teologice din Sibiu, după care, căsătorindu-se cu fiica preotului Grigore Crăciunaș din Turda, a fost hirotonit pe seama parohiei Mihai Viteazul.

În perioada 1925—1940, a funcționat ca preot militar în garnizoana Tg. Mureș, timp în care și-a construit o casă și a fost binecuvîntat de Dumnezeu cu 4 copii. După ce se refugiase la Turda și Sibiu a fost trimis din nou pe front, ajungînd în 1944 pînă în Munții Tatra.

Întors și din al doilea război, s-a stabilit spre păstorire în comuna Mogoș, iar din anii 1960 în comuna Boian (lîngă Turda), unde a reclădit biserica și a împodobit-o cu pictură, cu care ocazie a fost cinstit cu gradul de stavrofor.

În ultimii zece ani care s-au scurs de la pensionare a continuat să slujească pe Dumnezeu servind cu zel neîmpuținat unde era chemat, cum a fost cazul și

în ziua de 9 aprilie cînd se pregătea să meargă la Vidra Medie.

La slujba înmormîntării cei 3 preoți participanți, V. Todea, I. Puiuleț și M. Maier, au evidențiat după cuviință viața și activitatea părintelui Lazăr, căruia Domnul să-i facă parte de "lumina cea neînserată a împărăției Sale".

I. Ciungu

| DIN VIAȚA PATRIEI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pag.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Împlinirea a 25 de ani de la încheierea cooperativizării agriculturii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 89         |
| DIN RELAȚIILE ECUMENICE BISERICEȘTI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| Dr. ANTONIE PLÄMÄDEALÄ, Mitropolitul Ardealului: Problemele ecumenismului în 1987                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 92         |
| URME DIN TRECUT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| Pr. prof. T. BODOGAE: Preotul rășinărean Sava Popovici-Barcianu, martor al evenimentelor din primăvara anului 1848                                                                                                                                                                                                                                                                               | 103<br>108 |
| ÎNSEMNĂRI, NOTE, COMENTARII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| Arhim. dr. CASIAN CRĂCIUN: Teologia eliberării, problemă pusă Europei?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 115        |
| RECENZII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| Pr. prof. D. ABRUDAN: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri — Partea întîi: Omilii la Hexaemeron, Omilii la Psalmi, Omilii și Cuvîntări. Carte tipărită cu binecuvîntarea Prea Fericitului Părinte Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române. Traducere, introducere, note și indici de pr. D. Fecioru, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București 1986, 650 p. | 118        |
| Pr. prof. T. BODOGAE: Antonie Plămădeală, Lupta împotriva deznaționalizării românilor din Transilvania în timpul dualismului austro-ungar în vremea lui Miron Romanul, 1874—1898, după acte, documente și corespondență, Sibiu, 1986, 358 p                                                                                                                                                      | 120        |
| N. NEAGA: Deltion Biblikon Meleton=Buletinul studiilor biblice, Atena, 1985                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 122        |
| Arhim. Dr. CASIAN CRĂCIUN: Ieromonah Ioanichie Bălan, Mărturii românești la locurile sfinte, Ed. Episcopiei Romanului și Hușilor 1986, 576 p.+imagini color                                                                                                                                                                                                                                      | 123        |
| Pr. asist. NICOLAE DURA: Culegere de predici, întocmită cu osteneala și purtarea de grijă a Î.P.S. Nicolae, Mitropolitul Banatului, Editura Mitropoliei Banatului, Timișoara, 1984, 336 p                                                                                                                                                                                                        | 125        |
| Pr. TH. DAMIAN: Petru Rezus, <i>Pe aripi</i> , versuri, ed. "Cartea Românească", București, 1987, 170 p                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 128        |
| TRECERI LA CELE VEȘNICE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| I. CIUNGU: † Pr. Lazăr Voisan: † Pr. Lazăr Câria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 131        |